
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 72 (1978)

Heft: 1

Artikel: Porträt der Bewegung "Christen für den Sozialismus" (CfS) :
theologische Ringvorlesungen vom 14. Dez. 1977, Freiburg i. Ue. 1.,
Aus der Entstehungsgeschichte ; 2., Theologische Probleme (Konflikte
mit Kirchenleitungen) ; 3., Perspektiven für die Schweiz

Autor: Spieler, Willy

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-142717

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-142717
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


WILLY SPIELER

Porträt der Bewegung
«Christen für den Sozialismus» (CfS)

(Theologische Ringvorlesungen vom 14. Dez. 1977, Freiburg i. Ue.)

1. Aus der Entstehungsgeschichte

1.1. Eine neue Bewegung

Seit es das Wort und die Sache des Sozialismus gibt, kennen wir auch
Christen, die für den Sozialismus eintreten. Das Wort findet sich
erstmals 1803 in einer Schrift des Italieners Giacomo Giuliani, wo es

gleichbedeutend mit «Katholizismus» verwendet wird. Die Sache
existiert seit den utopischen Sozialisten. Sie verstehen sich in aller Regel
selbst als Christen, wie etwa St. Simons «Nouveau Christianisme» aus
dem Jahr 1825 oder Wilhelm Weitlings «Evangelium eines armen
Sünders» von 1843 belegen. Zu Beginn unseres Jahrhunderts sind es vor
allem die Religiösen Sozialisten, die den Kapitalismus als «Mammonismus»

verurteülen und den Sozialismus als einen Vorläufer des
biblisch verheißenen Gottesreichs betrachten. Noch der junge Karl
Barth erklärt 1915 in einem Vortrag über «Krieg» Sozialismus und
Christentum»: «Ein wirklicher Christ muß Sozialist werden, wenn er
mit der Reformation des Christentums Ernst machen will...»

Neu ist also nicht das Faktum, daß Christen für den Sozialismus
eintreten, neu ist lediglich die Bewegung, die eben dieses Faktum in
ihren Namen aufnimmt und daher «Christen für den Sozialismus»
heißt. Ob diese Bewegung wirklich als «ein neues Gespenst» umgeht,
wie Dorothée Solle ein Taschenbuch über CfS einleitet, kann hier
dahingestellt bleiben. Tatsache ist, daß CfS insbesondere die «christlichen
Parteien und die ihnen verbündeten Kirchenleitungen verunsichern.
In der Schweiz glaubt vorab die CVP, sich von CfS distanzieren zu
müssen. Von «totalitären und extremen Zielsetzungen» spricht zum
Beispiel die zürcherische Kantonalpartei, die in ihren eigenen Leitungsgremien

zwei CfS-Mitglieder aufspürte und prompt wieder abwählte.
«Falsche Freunde der Kirche», «Instrumentalisierung», ja «Unterwanderung

der Kirche» sind weitere Vorwürfe aus dem «christlichen»
Blätterwald. Die Kirche selbst hält sich jedoch zurück. Im Protestantismus

ist die Diskussion ohnehin schon ausgestanden, seitdem hier der
Religiöse Sozialismus sein «Heimatrecht» erfolgreich verteidigt hat.
Hingegen möchte die Schweizerische Bischofskonferenz das Gespräch
mit CfS aufnehmen, um, wie es in einem Brief des Sekretärs heißt,
«das genuin Christliche in der Bewegung zu vertiefen».

19



Neu an CfS ist vielleicht, daß sie den Sozialismus nicht einfach
aus einer bestimmten Bibeldeutung herleiten, sondern umgekehrt den
Sozialismus als eine historische Notwendigkeit begreifen, die ihnen
auch die politische Tragweite der biblischen Botschaft erschließt. So

heißt es in der Resolution des CfS-Kongresses von Avila: «Unserer
Meinung nach kann die Auferstehung Jesu Christi nur dann in ihrem vollen
Sinn verstanden und angeeignet werden, wenn jede Form von Ausbeutung

unter Menschen beseitigt worden ist. Unter diesem Gesichtspunkt
hat uns der Marxismus mit größerer wissenschaftlicher Tiefe unsere
historische Aufgabe im Prozeß der Befreiung verstehen gelehrt.» Man
ist also nicht mehr Sozialist, weil man Christ ist, als ob es sich um ein
Verhältnis von Ursache und Wirkung handelte. CfS optieren vielmehr
für eine dialektische Identität von Christentum und Sozialismus, die
den Dualismus von Glauben und Politik als eine bürgerliche Entzweiung
der Lebenswirklichkeit ebenso ausschließt wie die Dualismen von Kultur

und Arbeit oder von Staat und Gesellschaft.

1.2. Motive der lateinamerikanischen CfS

Diese christlich-sozialistische Identität wurde nicht in Studierstuben
ersonnen, sondern ist das Resultat einer praktischen Erfahrung, die uns
am Beispiel der CfS in Lateinamerika besonders betroffen macht. Ihr
Name begegnet uns erstmals in Chile, wo am 1. September 1971 ein
«Priestersekretariat 'Christen für den Sozialismus'» seine Arbeit
aufnimmt. Zwar wird das «Priestersekretariat» noch im selben Jahr in eine
«Bewegung» umbenannt; nichtsdestoweniger bleibt es auch für die
«Bewegung» typisch, daß ihre führenden Köpfe katholische Priester sind.
Aehnliche Entwicklungen lassen sich auf dem ganzen lateinamerikanischen

Kontinent beobachten. Sie widerspiegeln sich schon im
«Rockefeiler Report» von 1969, der voller Sorge feststellt, daß die
Kirche zu «einer revolutionären Kraft geworden» sei, «die sich der
Wandlung verschrieben habe, einer Kraft, die, falls nötig, auch
revolutionär sei».

Welches sind nun aber die Erfahrungen, die dem lateinamerikanischen

Christen die Option für den Sozialismus nahelegen?
Eindrücklich ist die Antwort der chilenischen CfS, die ihre Entstehungsgeschichte

in drei Phasen einer sozialistisch sich radikalisierenden
Nächstenliebe rekapitulieren. Die erste Phase steht noch ganz im
Zeichen einer persönlichen Caritas. Motiviert durch die «Soziale Komponente

des Evangeliums» geht der Christ zu den Armen. Da aber zu
den Armen nur gehen kann, wer selbst nidht zu ihnen gehört, muß der
Christ, der wirklich zu ihnen gehören will, auch bei ihnen bleiben und
ihre Lebensbedingungen teilen. Die erste Phase vollendet sich daher
in einer Spiritualität vom «letzten Platz» (Mt 20, 27—28), wie sie

20



Charles de Foucauld zu Beginn unseres Jahrhunderts exemplarisch
vorgelebt hat. Die zweite Phase beginnt damit, daß der Christ die Armut
als Folge ökonomischer Unterdrückung begreift. Seine Solidarität mit
den Armen wird nunmehr zum Protest gegen die Ausbeutung. Wirksam
ist dieser Protest freilich nur, wenn er sich in eine aktive Teilnahme
an der politischen und gewerkschaftlichen Organisation der
unterprivilegierten Bevölkerung umsetzt. Dabei stößt der Christ bald einmal
auf den Widerstand der «christlichen» Gewerkschaften und Parteien,
denen es immer wieder gelingt, die Einheit unter den Arbeitern zu
hintertreiben. Die zweite Phase steht somit im Zeichen der Solidarisierung

mit den sozialistischen Organisationen und der gleichzeitigen
Abkehr von jeder «christlich-sozialen» oder «christlich-demokratischen»

Ideologie. Die dritte Phase kündigt sich an, worin der Christ
im Klassenkampf die letzte Realität seiner Gesellschaft erkennt. Er
wird Marxist und hört dennoch nicht auf, Christ zu sein. Zwar stellt er
fest, daß die marxistische Analyse in sich selber schlüssig ist, daß sie es
also nicht nötig hat, «christlich» getauft zu werden. Trotzdem muß er
sich als Christ nicht verleugnen. Es ist im Gegenteil die marxistische
Analyse, die ihm sagt, was die Gute Nachricht Jesu politisch für unsere
Zeit bedeutet.

1.3. Resonanz in Europa
Seit 1973 treffen wir CfS auch in Europa. Ein Geheimtreffen in Spanien
gibt den Auftakt. Explosionsartig dehnt sich die Bewegung sodann in
Italien aus, wo sie Kongresse mit zwei- bis dreitausend Delegierten
veranstaltet. Sie wird von unzähligen Basisgemeinden getragen, wie sie
diesen umgekehrt den ideologischen und organisatorischen Rückhalt
vermittelt. Weitere CfS-Gruppen entstehen in Belgien, Frankreich,
Holland, Norwegen, Schweden, in der Bundesrepublik Deutschland und
1975 ebenfalls in der Schweiz.

Die Gründungsmotive der europäischen CfS-Gruppen beruhen zum
Teil direkt auf den Impulsen, die vom chilenischen Bündnis zwischen
Christen und Marxisten ausgingen. An einer Chile-Kundgebung vom
14. September 1973 sagte zum Beispiel Helmut Gollwitzer: «In Chile
haben sich in diesen Jahren Christen und Marxisten gefunden. Christen
sind Marxisten geworden, ohne aufzuhören, Christen zu sein, und
Marxisten haben an dieser Bundesgenossenschaft erkannt, daß Christentum

ein revolutionäres Potential sein kann, nicht notwendig ein
reaktionäres sein muß. Das muß Wirkung haben bei uns. Vom Streit der
Christen und der Marxisten hat bisher nur das Kapital profitiert.
Weltanschauung darf nicht mehr trennen.» Wieder andere Gruppen
sind aus Erfahrungen entstanden, die weitgehend der dreiphasigen
Entstehungsgeschichte der chilenischen CfS entsprechen. Vor allem in

21



Ländern, die von Klassenkämpfen geprägt sind, entfällt für den politisch

bewußten Christen immer mehr die Möglichkeit, in die
unverbindliche Phrase einer «dynamischen Mitte» auszuweichen. «Für uns»,
schreibt Giulio Girardi, «stellt sich nicht die Frage, ob wir uns in den
Klassenkampf einschalten sollen oder nicht; es ist lediglich abzuklären,
auf welche Seite wir uns schlagen wollen.» Und selbst in Staaten mit
«sozialem Frieden» muß die Erfahrung einer sozialistisch sich radi-
kalisierenden Caritas nicht fehlen, insbesondere nicht in der Begegnung
mit Fremdarbeitern und andern Randgruppen. Auch hier wird «der
gründlich Barmherzige», wie Solle bemerkt, «eines Tages auf Granit

stoßen — auf die Eigentums- und Sozialstrukturen der Gesellschaft.
Dann ist eine neue Phase erreicht, und es wird höchste Zeit, Karl Marx
zu lesen Die gründliche Barmherzigkeit verlangt nach einer
theoretischen Klärung, und wenn man von der Caritas nicht zum Antikapi-
talismus kommt, so kann es sich nicht um Barmherzigkeit, sondern
nur um ihre bürgerliche Korruption gehandelt haben». Hinzu kommt,
daß «sozialer Friede» in den westlichen Industriestaaten nicht denkbar

wäre ohne die ihn tragende Ausbeutung der Dritten Welt. Dieser
Friede ist daher, wie Helder Cämara in seiner Zürcher Rede von 1971

andeutete, «faul und verlogen». Ihn wird in Frage stellen, wer der
Dritten Welt helfen will. «Europäer», rief vor Jahren Helder Cämara,
«bleibt freundlicherweise, wo ihr seid! Um uns zu helfen, müßt ihr
zuhause Revolution machen.»

2. Theologische Probleme (Konflikte mit Kirchenleitungen)

CfS sind weder in den Kirchen der Dritten Welt noch in den Kirchen
Europas zu einer Aussenseiterrolle verurteilt. Es gibt vor allem in
Lateinamerika eine Reihe von Angehörigen auch des höheren Klerus, die
wie CfS für eine sozialistische Gesellschaftsordnung eintreten. So haben
am 6. März 1973 die Bischöfe und Ordensobern aus dem Nordosten
Brasiliens erklärt, «die unterdrückte Klasse» habe «keinen andern
Ausweg sich zu befreien als den langen und schwierigen Weg über die
Sozialisierung der Produktionsmittel». In Europa dürfte der
Protestantische Bund Frankreichs mit seinem Arbeitspapier «Kirche und
Macht» von 1971 der Position von CfS am nächsten kommen. Auch
hier steht zu lesen: «System und Ideologie sind in ihrem gegenwärtigen
Zustand nicht akzeptabel. Wegen ihrer Widersprüche rufen sie bei
denen, die in der vom Evangelium eröffneten Hoffnung leben wollen,
radikale Ablehnung des Status quo hervor.»

Daneben gibt es allerdings Kirchenleitungen, die glauben, CfS
bekämpfen zu müssen. Wie weit der Konflikt gehen kann, zeigt das
Schicksal der chilenischen Genossen. Drei Tage nachdem der
Faschismus im Namen von «Gott und Vaterland» an die Macht ge-

22



kommen war, veröffentlichte der Episkopat die Erklärung, daß CfS
das Christentum und die Kirche für die Politik mißbraucht hätten. Die
Bewegung wurde damit zum Freiwild für das gegenwärtige
Folterregime.

Was haben konservative Kirchenleitungen jedoch sachlich oder
theologisch gegen CfS vorzubringen? Die Einwände lauten
regelmäßig, CfS ignorierten 1. das «authentische Lehramt» der Kirche,
2. die «christliche Soziallehre», 3. die klassenversöhnende Funktion
der Kirche, 4.. die überzeitliche Sendung der Kirche und 5. den
atheistischen Charakter des Marxismus.

2.1. Sozialistische Lektüre der Bibel

Den ersten Vorwurf hat laut einer Kipa-Meldung vom 23. April 1975
Radio Vatikan erhoben. Da nämlich für CfS «der Marxismus der
einzige Interpret der Forderungen und des Kampfes für die Befreiung»
sei, halte er «auch das authentische Lehramt über die geoffenbarte
religiöse Wahrheit in Händen». «Daß dieser paradoxe Schluß keineswegs

gewaltsam zurechtgebogen» sei, zeige «die Tatsache, daß die
Bewegung Tagungen über die 'materialistische Interpretation der Bibel'
organisiert».

Marxistisch ist in der Tat die von CfS betonte erkenntnistheoretische

Voraussetzung, daß es eine voraussetzungslose Lektüre der
Bibel nicht geben kann. Je nach Klassenlage unterscheidet sich der
Stellenwert eines Bibelwortes wie: «Sorget nicht um euer Leben, was
ihr essen oder was ihr trinken sollt, noch um euren Leib, was ihr
anziehen sollt.» (Mt 6, 25). Als Parole für eine Versammlung stellenloser
Arbeiter ist es denkbar schlecht geeignet. Aber auch die Gegenseite
wird kaum verstehen, daß sich damit auch die kapitalistische
Profitmaxime verurteilen ließe. Ebenso erginge es wohl der bekannten Stelle:
«Was nützt es dem Menschen, wenn er die ganze Welt gewinnt und
dennoch Schaden nimmt an seiner Seele.» (Mk8,36). Ist das ein Spruch,
der sich gegen die «Begehrlichkeit» der unteren Klassen richtet oder
gilt er nicht vielmehr den Reichen?

Die Haltung der Schrift gegenüber den Reichen ist allzu
bekannt, als daß sie hier referiert werden müßte. Armut wird jedenfalls
nicht den Armen empfohlen, sondern dem reichen Jüngling. (Mk 10,23).
Und damit sind wir bei der zweiten Voraussetzung einer marxistischen
Bibellektüre angelangt. Diese Voraussetzung besteht darin, daß die
Bibel, wenn sie schon nicht unabhängig von jedwelchem Klassenstandpunkt

gelesen werden kann, vom Standpunkt der untersten Klassen
gelesen werden soll. Die Bibel selbst will ja aus dieser Perspektive gelesen

werden, wenn anders sie den Armen, den Unterdrückten und den
Gefangenen geschenkt wurde (Lk. 5, 18) Gott ist in dem Volk, das

23



ausgebeutet wird, daher auch mit jenen, die das herrschende System
stürzen. (Lk 1, 52). «Peuple opprimé, Seigneur de l'histoire», pflegten
die chilenischen Genossen zu sagen, Das Volk Gottes ist offenkundig
keine «Volkspartei».

Die Bibel vom Standpunkt einer unterdrückten Klasse lesen, heißt
ferner auch, die Verheißungen der «Guten Nachricht» an den erfüllten
oder doch erfüllbaren Hoffnungen dieser Klasse verifizieren. Das
Verhältnis zwischen Schrift und gesellschaftlicher Wirklichkeit ist
somit ein dialektisches. Einerseits gibt uns die Schrift ein Kriterium
an die Hand, um Geist und Ungeist innerhalb geschichtlicher Bewegungen

zu unterscheiden. Anderseits wissen wir erst aufgrund solcher
Bewegungen, was die biblischen Verheißungen für unsere Zeit bedeuten.
Eine Bewegung, durch die das Reich Gottes der Gesellschaft näher
kommt, ist für die chilenischen CfS während der Regierungszeit der
Unidad Popular die sozialistisch organisierte Arbeiterschaft. Denn:
«Sie befreit die Unterdrückten und läßt die Reichen leer ausgehen
Das Kreuz des Herrn wird von den Arbeitern und Bauern, also von
der ganzen Klasse der Werktätigen, tapfer getragen. Darum wirkt in
ihnen auch der Geist des auferstandenen Jesus. Sie richten diejenigen
auf, deren Herz betrübt ist. Sie verkünden die Befreiung von einer
ungerechten Gesellschaft. Sie geben das Licht den Blinden, die noch
nicht sehen, wie man ihre Brüder ausbeutet. Sie befreien diejenigen,
die mißhandelt werden. Sie verkünden ein neues Zeitalter und einen
neuen Menschen.»

Die Kritik an diesem hermeneutisch voreingenommenen Standpunkt

weisen CfS als «fundamentalistisch» zurück. Die Schrift
besteht nicht aus einer Reihe von Werten oder Normen, die in der
Geschichte nur gerade ihr Exerzierfeld hätten. Die Schrift heißt uns
vielmehr, in der Geschichte selber Gott zu erfahren. «C'est la logique de
l'incarnation. Le Verbe s'est fait chair' et si nous nions la chair
nous nions le Verbe.»

2.2. Soziallehre und Sozialismus

Die «christliche Soziallehre» wird als weiteres Argument gegen CfS
ins Feld geführt. Was heißt indessen «christliche Soziallehre»? Wird
darunter eine Politik der Klassenversöhnung verstanden, so hat sie sich
zumindest in Lateinamerika nicht bewährt, als Regierungsprogramm
des chilenischen Christdemokraten Eduardo Frei sogar kläglichen
Schiffbruch erlitten. Umso weniger ist zu verstehen, wenn ausgerechnet

Kardinal Raoul Silva Henriquez, Erzbischof von Santiago de
Chile, den CfS vorwirft, sie «glaubten nicht an die Soziallehre der
Kirche» (Kipa-Meldung vom 18. März 1977).

Der Vorwurf ist gerade von dieser Seite umso weniger begründet,

24



als der chilenische Espiskopat während der Regierungszeit von Salvador

Allende noch wesentlich mehr Verständnis für den Sozialismus
aufbrachte. In einem Arbeitspapier der chilenischen Bischöfe vom 27.

Mai 1971 heißt es: «Der Sozialismus beruht als sozio-ökonomisches
System auf dem Kollektiveigentum an den Produktionsmitteln, wenigstens

der wichtigsten. Dies ist die Grundidee der verschiedenen
bestehenden oder möglichen sozialistischen Modelle Unter ihnen
kann man sich einige vorstellen, die mit dem christlichen Geist vereinbar

sind, das heißt, welche die Garantie bieten, daß der Staat nicht in
eine unkontrollierte, diktatorische Macht ausartet.»

Zwar trifft es zu, daß CfS sich mehrheitlich von der Soziallehre
der Kirche distanzieren. Aber nur, wei sie diese genauso «interklassi-
stisch» interpretieren wie die «christlich-demokratischen Parteien». Dabei

übersehen die einen wie die andern, daß in der neueren Soziallehre
nicht mehr das Kapital, sondern dieArbeit als das vorrangige Ordnungsprinzip

der Wirtschaft gilt, daß also die Verfügungsgewalt über den
Produktionsprozeß nicht mehr den Kapitalgebern, sondern den
arbeitenden Menschen zukommen sollte. Nell-Breuning steht nicht an, von
einem «förmlichen Bruch mit der (groß-)bürgerlichen Ideologie von
1789» zu sprechen. Die Soziallehre widerspricht daher weit mehr
unserer kapitalistischen Klassengesellschaft als einem Sozialismus, der für
eine um die menschliche Arbeit zentrierte klassenfreie Gesellschaft
eintritt.

Wer allerdings glaubt, die klassenfreie Gesellschaft sei in den
westlichen Industriestaaten bereits verwirklicht, der wird die katholische
Soziallehre nicht anders als «interklassistisch» oder doch mit «inter-
klassistischer» Wirkung auslegen können. In der Bundesrepublik
Deutschland ist es wohl die Mehrheit der katholischen Sozialethiker,
die so denkt. Ihnen kommt immerhin das methodologische Verdient zu,
daß siß uns auf die Notwendigkeit verweisen, die Wertmaßstäbe der
Soziallehre nicht zu hypostasieren, sondern mit den irdischen
Wirklichkeiten dialektisch zu vermitteln. Entscheidend für die Anwendung
der katholischen Soziallehre ist somit nicht die Deklamation der
Prinzipien, sondern die soziologische Analyse. Soziologische Analyse in
einer Klassengesellschaft heißt indes immer auch marxistische Analyse.
Diese verhält sich demnach zur Soziiallehre komplementär und nioht
kontradiktorisch.

2.3. Klassenkampf und Nächstenliebe

Eine Kipa-Meldung vom 2. November 1975 beginnt mit den Worten:
«Jedem klassenkämpferischen Denken hat der Papst die christliche
Auffassung von der Liebe zum Nächsten gegenübergesetzt.»« Auf der
andern Seite heißt es in der Resolution des ersten internationalen

25



CfS-Kongresses in Quebec, «daß die revolutionäre Aufgabe der Ort ist,
wo der Glaube seine wahre Dimension und seine subversive Kraft
entfaltet». Und ähnlich sagt auch die Kongreß-Resolution von Avila,
«daß das revolutionäre Engagement sich direkt trifft mit dem zentralen
Punkt der Botschaft des Evangeüums, welche von der Befreiung jedes
Menschen und aller Menschen spricht».

Der Klassenkampf ist in der Tat keine Erfindung sozialistischer
Agitatoren, sondern eine Realität, die das Wesen jeder Klassengesellschaft

ausmacht. Wer diese Realität übersieht, ergreift Partei für die
herrschende Klasse, deren Interesse es ist, den «Klassenkampf von
unten» zu verurteilen, um ihn «von oben» umso besser führen zu können.
Gegen diesen «Klassenkampf von oben» sagt die Kirche jedoch recht
wenig, obschon er der Nächstenliebe mehr widerspricht als der
Klassenkampf von unten». Der «Klassenkampf von unten» gilt ja nicht der
Herrschaft einer neuen Klasse, sondern der Ueberwindung jeder
Klassenherrschaft. Er befreit selbst die Angehörigen der herrschenden Klasse
von ihrer Unfähigkeit, unter sich und erst recht mit den Angehörigen
der beherrschten Klasse in einer wahren Gemeinschaft leben zu können.

In diesem marxistischen Verständnis aber steht der Klassenkampf
der Nächstenliebe nicht mehr entgegen. Treffend bemerkt Girardi:
«Man muß alle Menschen lieben; aber es ist unmöglich, alle gleich zu
lieben. Man liebt die Unterdrückten, indem man sie befreit, man liebt
die Unterdrücker, indem man sie bekämpft. Die einen liebt man, indem
man sie von ihrem Elend, die andern, indem man sie von ihrer
Sünde befreit.»

Allerdings mahnt uns die Nächstenliebe, auch im Klassenfeind den
Menschen zu achten und folglich von jeder physischen Gewaltanwendung

grundsätzlich abzusehen. Wer seinen politischen Kampf als einen
Durchbruch des Gottesreichs verstehen möchte, wird diesen Kampf auch
aus der Spiritualität des Gottesreichs und damit aus einem
unzweideutigen Ethos der Gewaltlosigkeit führen. «Der Aufbau einer neuen
Erde muß», wie ebenfalls Girardi sagt, «aus dem Ethos der
Gewaltlosigkeit geführt werden. Diese historische Chance der Schaffung einer
neuen Welt, einer neuen Gesellschaft, erfordert eine schöpferische
Phantasie, die neue Methoden zu entwickeln vermag, und eine Strategie
der gewaltlosen Revolution. Nur so kann die Revolution glaubhaft
dartun, daß sie in ihrem Wesen nicht von dem bestimmt wird, was
sie bekämpft, nämlich von der angeblichen Legitimität der Gewalt,
sondern daß sie von der Wirksamkeit der Liebe überzeugt ist und
diese Ueberzeugung auch bestätigt.»

2.4. Glaube und Politik
Die chilenischen Bischöfe haben CfS gegenüber die «mission spirituelle
et non politique de l'Eglise» hervorgehoben. Auch nach der bereits

26



erwähnten Kritik von Radio Vatikan würde «die Kirche» nach CfS
«eins werden mit der Welt, die Erlösung mit einer gewissen Art von
Fortschritt, die Heilsgeschichte mit der weltlichen Geschichte, die Sünde
mit der wirtschaftlichen und gesellschaftlichen Entfremdung, das
Heilswirken der Christen mit dem Klassenkampf Kurz: die gesamte
übernatürliche und geistige Wirklichkeit würde geleugnet».

CfS stellen jedoch nicht die Verkündigung des christlichen Glaubens,

sondern die Praxis einer von der Politik getrennten Verkündigung
dieses Glaubens in Frage. Sie widersprechen der «vision dualiste du
problème Foi et Politique». Nach diesem Dualismus gibt es auf der
einen Seite die Glaubenswahrheiten, die, der Geschichtlichkeit enthoben,

immer und überall dieselben sind, ohne Bedeutung für die Politik,
von Bedeutung nur für die Heilsgeschichte, die sich ihrerseits um nichts
anderes kümmert als um die Rettung der Seelen. Auf der andern Seite
findet sich die Politik, die der Profangeschichte zugehört, daher relativ

ist und von jedem wieder anders beurteilt werden kann, weshalb
auch die Gläubigen frei sind, sich in diesen Fragen fortschrittlich oder
reaktionär zu entscheiden. Eine platonische Idee des Christlichen
verbindet sich mit einer liberalen Soziallehre, die jeden «Stand» in etwa
gelten läßt und insofern mit dem Anliegen der «Klassenversöhnung»
bestens harmoniert.

CfS verwerfen jede derartige Trennung von Heilsgeschichte und
Profangeschichte, von individuellem und kollektivem, jenseitigem und
diesseitigem Heil. Auf seine Frage nach dem ewigen Leben erhält der
Gesetzeslehrer keineGlaubenswahrheit zur Antwort, sondern das Gleichnis

vom barmherzigen Samariter. (Lk 10, 30-37). Und auch der reiche
Jüngling hört auf dieselbe Frage die ganz und gar nicht vertikale
Aufforderung: «Geh hin, verkaufe, was du hast und gib es den Armen!»
(Mt 19,21).

CfS vermögen in der politischen Neutralität der Kirche auch nicht
den vorgeschützten Dienst an der Einheit unter den Gläubigen zu
erkennen. Ganz davon abgesehen, daß diese Neutralität auch keine ewige
Wahrheit ist, sondern erst vertreten wird, seitdem die konservativen
Kräfte in der Kirche nicht mehr allein den Ton angeben, kann es für
CfS die Einheit unter den Gläubigen erst in einer klassenlosen Gesellschaft

geben. Der Dienst an der Einheit wäre daher eine enorm
politische Aufgabe, durch keine auf das private Seelenheil verkürzte
«mission spirituelle» und durch keine damit verbundene

Neutralitätsmaxime gegenüber der Politik zu ersetzen.

2.5. Marxismus und Atheismus

Im Rahmen des Geheimen Konsistoriums vom 24. Mai 1976 hat Paul
VI. CfS, ohne sie namentlich zu erwähnen, vorgeworfen, sie propa-

27



gierten «einen widernatürlichen Bund zwischen zwei Welten, die selbst
nach Meinung der Theoretiker der anderen Seite miteinander
unvereinbar sind». Es ist in der Tat Mode geworden, daß konservative
Kirchenleitungen den Marxismus im Einklang mit den orthodoxen
Parteibürokraten dogmatisieren, um sich nicht mit einem undogmatischen

Marxismus auseinandersetzen zu müssen. Es wäre auch nicht
das erste Mal, daß sich die Hierarchien hüben und drüben mit ihren
Bannflüchen wechselseitig in die Hände arbeiteten.

Demgegenüber wollen CfS weniger durch die Theorie als vielmehr
durch die Praxis beweisen, «daß die wahre Religion kein Opium des

Volkes», sondern «eine befreiende Ermunterung für die konstante
Veränderung der Welt» ist, wie es in einer Deklaration von achtzig
chilenischen Priestern aus dem Jahr 1971 heißt. Der Marxismus
wird anerkannt als soziologische Analyse, zum Teil auch als humanistische

Philosophie, nicht aber als Totalanschauung von Mensch, Welt
und Geschichte. Wie Thomas von Aquin die Philosophie des «guten
Heiden» Aristoteles zur Analyse der mittelalterlichen Gesellschaft
benutzte, ähnlich sehen CfS im Marxismus ein wertvolles Instrumentarium

zum Verständnis und zur Ueberwindung der gesellschaftlichen
Widersprüche unserer Zeit.

CfS treffen sich insofern mit den Anhängern eines undogmatischen
Marxismus auf der andern, der marxistischen Seite, und zwar nicht
nur mit Theoretikern, die wie Ernst Bloch erklären: «Wo Hoffnung
ist, ist Religion» oder für die laut Gardavsky Gott «nicht ganz tot»
ist, sondern auch mit Politikern, die in Regierungsverantwortung
stehen. Zu erinnern wäre an SalvadorAllendes Anerkennung des christlichen

Beitrags für den Sozialismus oder an das erstaunliche Bekenntnis

Fidel Castros, das dieser 1969 an einem Kongreß für Intellektuelle
wie folgt formuliert hat: «Der Marxismus muß sich entwickeln, eine
gewisse Versteinerung, in die er geraten ist, überwinden, objektiv und
mit wissenschaftlichen Methoden die Wirklichkeit von heute deuten
und sich mit revolutionärer Kraft und nicht wie eine pseudoreligiöse
Kirche engagieren. Aber die Geschichte bietet manches Paradox. Wie
erklärt es sich denn, daß bestimmte Kreise des Klerus zu revolutionären
Kräften werden, während wir resigniert beobachten müssen, daß
gewisse marxistische Gruppen zu derartigen kirchlichen Kräften
werden?»

CfS halten so eine Brückenfunktion inne, die für beide Seiten
zukunftsträchtig sein dürfte. Aus dieser Brückenfunktion könnte schließlich

jene Synthese hervorgehen, die Roger Garaudy im Anschluß an
Teilhard de Chardin mit den Worten vorwegnimmt: «Die Synthese des
(christlichen) Gottes über uns und des (marxistischen) Gottes vor uns:
das ist der einzige Gott, den wir fortan anbeten können.»

28



3. Perspektiven für die Schweiz

Alle CfS-Gruppen kommen überein in der Aneignung der marxistischen

Kapitalismuskritik, in der Auseinandersetzung mit der «inter-
klassistischen» Ideologie «christlich-demokratischer Parteien» und
im Willen, sich selbst nicht wieder als eine Partei oder gar als eine neue
Konfession, sondern als eine überparteiliche und interkonfessionelle
Vereinigung linker Christen zu verstehen. Diese drei Hauptmerkmale
treffen auch für die schweizerischen CfS zu. Im Bestreben, möglichst
in die Breite zu wirken, sind die schweizerischen CfS vielleicht etwas
«pluralistischer» eingestellt als ihre Genossen im Ausland. So haben
hier Mitglieder «christlicher» Parteien und Gewerkschaften durchaus
ihren Platz. Einzigartig in der bisherigen Geschichte der Bewegung
ist auch der Schulterschluß zwischen der Zürcher CfS-Gruppe und der
Religiös-sozialen Vereinigung, mit der sie als gemeinsames
Publikationsorgan die schon 1906 von Leonhard Ragaz gegründeten «Neuen
Wege» herausgibt.

Als politisches Ziel für die Schweiz entwerfen CfS die Realutopie
einer Arbeiterselbstverwaltüng innerhalb eines demokratischen
Mehrparteienstaates, der die ökonomischen Gesetze der Rentabilität durch
juristische Gesetze der Solidarität einschränken wird. Diese Einschränkung

soll erfolgen durch Investitionskontrollen und Investitionslen-
kungen. Die Kreditpolitik, die heute weitgehend in den Händen
demokratisch unkontrollierbarer Privatbanken liegt, müßte künftig nach
demokratisch festzusetzenden Prioritäten gestaltet werden. Aber auch
ökologische Erwägungen zwingen uns, von der Bedarfsweckungswirt-
schaft zu einer Bedarfsdeckungswirtschaft überzugehen. Dieselben
Prinzipien müßten ferner für eine neue Weltwirtschaftsordnung gelten,
die nicht mehr länger nur nach dem Modell der freien Marktwirtschaft,
das heißt des freien Wolfs im freien Hühnerstall, orientiert sein dürfte.

Das Proletariat freilich, mit dem sich die lateinamerikanischen
CfS solidarisieren können, fehlt weitgehend unter der einheimischen
Arbeiterschaft. Das Kapital schafft sich als sein dialektisches Korrelat
zwar auch heute ein Proletariat. Nur wird dieses teils in Form von
Fremdarbeitern importiert und teils in Form einer Proletarisierung in
der Dritten Welt exportiert. Dem einen wie dem andern Poletariat
gegenüber aber sind die Schweizer Arbeiter nur zu oft «die Blinden, die
noch nicht sehen, wie man ihre Brüder ausbeutet». Die internationale
Solidarität innerhalb der Arbeiterklasse wieder herzustellen, ist daher
eine der wichtigsten politischen Aufgaben, zu der die schweizerischen

CfS beitragen möchten.
Im innerkirchlichen Bereich erinnern CfS an die emanzipatori-

schen, ja subversiven Gehalte der biblischen Botschaft. Sie erwarten
daher auch von ihren Kirchen eine radikale Absage an die kapitalisti-

29



sehe Wirtschafts- und Gesellschaftsordnung und eine klare Option für
den Sozialismus. Die Synode 72 hat einen ersten Schritt in diese Richtung

getan, gewiß keinen radikalen, dafür aber einen realen, dem
Bewußtseinsstand unseres Volkes angemessenen Schritt .Weitere derartige
Schritte müßten folgen.

Aehnlich wie für die Arbeiter stellte sich im übrigen auch für die
Christen die Frage der internationalen Solidarität. Zunächst einmal mit
den Fremdarbeitern, die wir nur via Kirchensteuer als Christen zu
kennen und anzuerkennen scheinen. Sodann mit den Christen ,die von
uns durch den Nord-Süd-Gegensatz getrennt sind.

Wenn die proletarische und die christliche Solidarität sich
verbinden würden, dann hielte unsere kapitalistische und zutiefst
unchristliche Gesellschaft nicht mehr stand, dann würde sie abgelöst
durch eine neue Gesellschaftsordnung, die sowohl dem biblischen
Urbild einer herrschaftsfreien Christengemeinde (Mt 20, 25-26) als auch
jener «Assoziation» des Kommunistischen Manifests entspräche, «worin

die freie Entwicklung eines jeden die Bedingung für die freie
Entwicklung aller ist».

Gefälschte Berichterstattung
über den Franco-Krieg (1936—1939)

wird (fast) allgemein zugegeben
Es kommt doch von Zeit zu Zeit vor, daß Falschmeldungen über
den Ablauf wichtiger politischer Ereignisse nach Jahren als
zweckdienliche Lügen bloßgelegt, von den Verantwortlichen eingestanden
werden müssen. Diese Feststellung gilt auch für die Berichte über den
Franco-Krieg (1936—39), wie der «Churchman», das hoohangesehene
Organ der amerikanischen Episkopal-Kirche (Oktober 1977) in einem
überzeugenden Artikel von George Seldes nachweist. G. Seldes ist
Autor verschiedener Bücher über Angriffe gegen die Pressefreiheit.
Seine Ausführungen folgen nachstehend, leicht gekürzt.

«Wenn moderne Geschichtsschreiber erklären, die Zerstörung der
Spanischen Republik in den Jahren 1936-39 durch Hitler und Mussolini
sei mit der moralischen Unterstützung des Vatikans und ganz
besonders der römisch-katholischen Würdenträger in Amerika erfolgt,
so müssen sie ihren Feststellungen einige wichtige Fußnoten anfügen.

30


	Porträt der Bewegung "Christen für den Sozialismus" (CfS) : theologische Ringvorlesungen vom 14. Dez. 1977, Freiburg i. Ue. 1., Aus der Entstehungsgeschichte ; 2., Theologische Probleme (Konflikte mit Kirchenleitungen) ; 3., Perspektiven für die Schweiz

