
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 72 (1978)

Heft: 1

Artikel: Unser Religiöser Sozialismus zwischen Kirche und Partei : Meditation
auf der Tagung in Bergisch-Gladbach am 6. Oktober 1977

Autor: Harder, Joh.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-142716

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-142716
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Unser Religiöser Sozialismus

zwischen Kirche und Partei
Meditation auf der Tagung in Bergisch-Gladbach am 6. Oktober 1977.

1.

Vor 25 Jahren beim Detmolder Gespräch zwischen Christen und
Sozialisten (markiert durch Martin Niemöller und Kurt Schumacher) zu
einem Wort der Besinnung aufgefordert, nahm ich es biblisch und
versuchte dem Propheten Sacharja (13, 5) nachzudenken: «Ich bin kein
Prophet, sondern ein Ackerknecht; denn mich hat jemand seit meiner
Jugend gekauft». Da die Bibel unterschiedslos alle Menschen anredet,
galt die Meditation den einen wie den anderen, da beide — so meinte
ich im Rückblick auf unsere jüngste Vergangenheit — ob auch in
verschiedener Weise ihren prophetischen Auftrag vergessen oder verraten
hätten; jetzt, nach dem Zusammenbruch, sollten sie Sich die Demaskierung

gefallen lassen. «Offenbarung» hat auch mit der Politik zu tun.
Es besteht heute erst recht kein Grund, die Lage der Kirche wie

der Gesellschaft und ihrer Vertreter, der Parteien, anders als kritisch
und das heißt: selbstkritisch zu sehen in einer Situation, die umso
bedrohlicher ist, als sie von keinem Part ernsthaft genug wahrgenommen

wird.
Nun, was sonst als dieser Notstand führt uns hier zusammen!

Beginnen wir mit unseren Kirchen oder mit unserer Christlichkeit, so
ist das nicht mehr als recht und billig, da alle Krisis «am Haus des
Herrn» (1. Petr. 4, 17) ihren Anfang nimmt. Es geht um unsere «falsche
Prophétie», die mehr ist und bedeutet als ein Verfehlen des Wortes; sie
zeigt sich nach der Verdrängung unserer Vergangenheit in
Gleichgültigkeit und Zwiespältigkeit mitten im Notstand der Welt. Es ist nicht
wenig, was wir Christen der jeweiligen Gesellschaft «vor-gesagt» haben,
indem wir die uns anvertraute Wahrheit verkannten und damit die
Wirklichkeit verrieten. Verrat heißt — so das Wörterbuch — falsch
raten oder mittelbar etwas für ein Verderben tun. «Sünde» (Absonderung)
ist der Widerspruch zwischen Wort und Tat (Eugen Rosenstock-Hussy).

Wir sind in allen Bekenntnissen reich an Bußformularen und
bitterarm an praktischer, weltverändernder Reue; was wir faktisch,
verdorben haben, möchten wir gern lieber theoretisch oder verbal aus der
Welt schaffen. Solche Selbstrechtfertigung aber ist die Hochform der
Gottlosigkeit, die seit jeher die arge Welt verdrossen hat; am schlimmsten

ist sie in christlichem Gewand. In der Kirchengeschichte hat sie
sich oft genug in der nachkonstantinischen Aera als «Symphonia» von

11



Kirche und Staat gezeigt, wo die Kirche die Cäsaren und die Cäsaren
die Kirche absolvierten. Die Geschichte dieser Karikatur einer
Theokratie ist nicht nur eine Heiligengalerie, sondern auch eine schlimme
Chronik permanenter «Sündenfälle« und unserer «Erbsünde»: der
Versuchung des Menschen und der Verführung der Menschheit zu Lüge
und Verrat. Die berufenen Kreuzträger und Lastenschlepper der Erde
haben sich mit gestohlener Würde ihrer Bürde entledigt und das
Kreuz der Welt aufgeladen, um sie dann auch noch zu diffamieren!
Der Urlaut der christlichen Botschaft sprengt alle unsere gefaßten Dogmen,

die «Verfassung des Glaubens», wie unsere organisatorischen
Sicherungen, weil ihr — horribile dictu — ein Zug von Anarchie
innewohnt. «Die Welt vergehe — es komme dein Reich!» ist eines der
frühesten Gebete. Solche Leute sind nicht auf die Herren der Welt
fixiert, da sie in der Erwartung einer Wiederherstellung, einer
Neuschöpfung dieser Welt leben: der Gekommene kommt, er ist bereits
unterwegs! Das läßt sie die Cäsaren und Zaren aller Zeiten mit ihrem
Machwerk und Machtglauben als geduldete transitorische Uebel ertragen;

diese Gewalthaber sind ohne Zukunft. Christen widersprechen
jeder zwangsweisen Verchristlichung», die nur zur «Entchristlichung»
führen kann. Die Folgen der Staatskirche: das Volks-, Landes-, Massen-
und Klassenchristentum ist wohl von Zeit zu Zeit beweint worden,
doch meist ohne den Mut, den die metanoia, die totale Umkehr nicht
nur fordert, sondern auch gibt: schon jetzt sich auf die Souveränität
des begonnenen Gottesreiches einzulassen und an ihm alle Reiche zu
messen. Diese Predigt wendet sich darum nicht nur an die einzelnen
Herzen, vielmehr auch an die Herren der Welt, anstatt sie auch noch
in den hymnologischen Teil der Liturgie aufzunehmen.

Das hat sich nicht zuletzt in unserer «protestantischen» Kirchlichkeit

— wogegen protestiert sie eigentlich? — nicht selten beispielhaft
gezeigt. Kaum mit einer Reformation begonnen, fiel sie auch schon in
eine kümmerliche Reform zurück, und erst recht war sie nicht bereit,
eine Revolution auch nur zu dulden. Thomas Müntzer und die Bauern
(1525) sind immer noch unsere «unbewältigte Vergangenheit», die
Reformation ist, da sie ihr Ziel nicht erreicht hat, mißlungen (Wolfhart
Pannenberg). Wie anders wäre unsere Geschichte verlaufen, wenn die
Altäre und Throne nicht nur ins Wanken geraten, sondern zum
Umsturz gekommen wären. «Auch Revolutionen sind ein Wort Gottes»
(Christoph Blumhardt). Der bescheidene Wandel erbrachte keineWandlung

der Dinge, die der Reaktion und dem Traditionalismus verfielen.
Aus der einstigen «Kirche der Armen» ging eine Kirche der Reichen
hervor; der prachtstrotzende Tempel wurde zum Tummelplatz der
religiös Bedürftigen und bürgerlichen Frommen, die sich den Luxus
eines sakralen Bereichs leisten konnten. Zu aller Habe kam auch noch

12



das Christliche hinzu. Damit aber wurde Bild für Bild in den
neu-testamentlichen Gleichnissen retouchiert oder zerstört und Widerspruch
gegen alle frommen Sprüche. Das Saatkorn des Reiches auf dem Acker
der Welt, die «kostbare Perle» auf fremdem Boden, die Königshoch-
zeit des Menschensohnes mit den Erniedrigten und Beleidigten, der
Weinberg des Herrn in Makler- und Pächterhänden, keines dieser
Gleichnisse konnte unserer Wirklichkeit «gleichen» und wurde für
eine Motivierung der Erbauung mißbraucht und auf persönliche und
kirchliche Verinnerlichung beschränkt. Alte und neue Kritiker und
Spötter, die erkannten, wie sehr wir uns in religiösen Individualismus
und Mystik verkrochen haben, zerbrachen an einer Wahrheit, die keine
Wirklichkeit werden konnte und sollte. Der Konservatismus mitsamt
seiner verchristlichten Ideologie konservierte beides: die Macht der
Herrschaftselite wie die Misere der Beherrschten, so daß der Christ
und Sozialist Blumhardt sagen konnte: das «Christentum» sei das
schlimmste auf der Welt; es würde bald die Zeit kommen, in der keiner
mehr dazugehören wollte, sondern nur noch zu Christus selbst.

Was die biblischen Realisten aller Observanzen in der
Kirchengeschichte angeht, die Gemeinschaft als Lebenskommunion verstanden

und damit beide, Gemeinde und Gesellschaft, zusammenbrachten,
so haben die Machtgläubigen sich ihrer durch Verdammung und Marty-
risierung entledigt. Eine christliche Kommune wie die Hutterischen
Brüder, die durch ein halbes Jahrtausend eine strikte Sozialität
durchgehalten haben, wurde über den Globus gejagt, bis sie endüch in
Nordamerika Gastrecht fand. Kein anderes Geschick wîderfuhr den russischen

Duchoborzen Geistesstreiter), die sich als Modell christlichen
Glaubens und sozialistischen Lebens seit bald zwei Jahrhunderten
bewährt haben — auch sie Flüchtlinge vor der Pravoslavischen Staatskirche.

Sie und andere, die Glaube und praktischen Gehorsam nicht
voneinander trennen konnten, stehen in unseren Kirchengeschichten —
wenn überhaupt — unter dem Strich auf zwei Zeilen im Nonpareille-
-Druck. Sie zeigen, daß und wie Christen als Sozialisten und Sozialisten

als Christen zu leben vermögen, aber auch: daß es keine «Sekte»

ohne Wahrheit und keine «rechte Lehre» ohne Ketzerei gibt. Wo
die Kirche ein Zerrspiegel der Wahrheit ist, kann auch die Gesellschaft
nur Karikatur einer menschengerechten Wirklichkeit sein.

Die «Abwegigen», vom gemeinsamen Weg Verwiesenen, hätten als
Salz der Kirche und als Licht der Welt entscheidend dazu beitragen
können, das Almosen- und Wohltätigkeitszeitalter zu überspringen,
um wieder zum Thema des Evangeliums zu kommen. Bloße Ambulanz

auf dem Kampfplatz der Gesellschaft ist ein Zeichen der
Ohnmacht — es gilt, die Gewaltszenen abzuschaffen.
Wir haben die Ketten der Sklaven nicht lediglich zu lockern — sie sind

13



zum Zerreißen da! Es ist nicht nur Anekdote, daß die vermeintlich
unpolitische Predigt über den Korinthertext (I. 3, 23) bei uns durch zwei
Wendungen gekennzeichnet ist: «Alles ist euer» — das gilt den Habenden;

«ihr aber seid Christi» — das ist der Trost der Habenichtse.
Als «innerkirchliche Sekte» und einflußarme Gruppe toleriert,

gerieten wir als Religiös-Soziale in der Weimarer Republik zwischen
alle Fronten, wobei uns gelegentlich auch mal eine Zwecksympathie
gegönnt wurde. Das war umso seltsamer, als auf dem Acker der Kirche

jede Theologie und alle erdenkliche Narrheit ihr Spezialgewächs
züchten konnte, wenn nur der geheiligte Grundsatz gesellschaftspolitischer

«Neutralität» — das war die Unantastbarkeit von Thron und
Altar — oder die noch mehr geschätzte politische Abstinenz das war
die biblifizierte Ehrfurcht vor dem Bestehenden — gewahrt blieb.
Dann aber war erlaubt, was gefiel. Wer nicht «rechten» Theoremen
im dogmatischen und formalistisch-ethischen Bereich anhing — das
Wörterbuch ging von A bis Z, von Abraham bis Zinsrechnung —,
sich dagegen als Fürsprecher der getauften und offiziell durch die
Konfirmation vereinnahmten kirchenfremden Massen verstand, gehörte in
den Ketzerkatalog — wer mochte, tröstete sich damit, daß Schwärmer
immer noch besser als Spießer sei.

3.

UnserSpannungsverhältnis zurPartei war geringer, auch wenn wir nicht
zu ihren Lieblingen gehörten. Von vielen Frontbildungen aus etwa zwei
Dutzend Parteien gelegentlich attackiert und meist in der Defensive,
ließ die SPD sich unseren «religiösen» Handlangerdienst gefallen,
vielleicht haben auch nicht wenige Erfolge auf sozialpolitischem Feld
unseren Zusammenhalt begünstigt. Aber unser wechselseitiges Verhältnis

hatte etwas Halbherziges an und in sich. Was wunder, nachdem der
Sozialdemokratie 1918 das Geschenk der Republik — also eine
unrevolutionäre Gabe in den Schoß gefallen und diese vermeintliche
Revolution von ihr nur zögernd angenommen worden war, hatten
Erneuerer in ihr nur einen schwachen Stand. Wir waren über Nacht eine
regierende Arbeiterpartei geworden, ohne einen wirklichen Willen zum
Sozialismus: maßlos gemäßigt, ungeübt für das Staatssteuer,
zaudernd, nur zu oft auf jeweilige Koalitionspartner schielend und ¦—
vor allem — belastet mit der jüngsten Vergangenheit: unserer Zustimmung

zur Aufrüstung und zum Krieg (1914). Wer seiner Sache den
Rücken zukehrt, muß dann von Rücksichtsnahmen leben. Es fehlte
der Schwung — wie sollte da ein Umschwung kommen!

Die eigentlichen, dynamischen sozialistischen Elemente aber hatten

wir ins Abseits geschickt. Ich meine immer noch, daß die bei der
Parteiführung verketzerten Karl Liebknecht und Rosa Luxemburg im

14



Sturm jener Jahre den notwendigen Wind für die Segel der jungen
Republik gebracht hätten — wir überließen sie als Freiwild der Reaktion.

Die einstige «Orthodoxie» der Partei wich einer politischen
«Vermittlungstheologie», bei der Anpassung zur Wefeheit wurde.
Das Bild war bereits bei Georg Büchner vorgezeichnet: der Arbeiter
hat dem Bürger das Hemd ausgezogen und sioh dabei an seinem Aussatz

angesteckt.
Und was war da vorher bei uns gegangen! Von der «Gesellschaft

für Menschenrechte» (1834), der Gründung des «Allgemeinen
deutschen Arbeitervereins» (1863) bis zum Stuttgarter Kongreß der II.
Internationale (1907) — mit mutigen Resolutionen, einschließlich aller
Opposition gegen Gewalt und Krieg. Da zweifle einer noch daran, daß
wir «Abraham zum Vater» hatten! Und dennoch, trotz unseres bösen
Gewissens — nur reaktionäre Verleumder konnten bestreiten, daß
ungeachtet aller inneren und äußeren Hemmnisse damals der deutsche
Karren von den Sozialdemokraten aus dem Dreck gezogen wurde,
soviel dabei auch nicht mehr zu retten war.

Regieren hieß auch damals koalieren; schwächten solche äußeren
Verbindlichkeiten, so wurde auch der Zuwachs an Wählerstimmen und
Mitgliedern zum Problem; er erforderte mehr Institutionalisierung
und Bürokratisierung und ließ die Partei mit dem «rechten» Fuß in die
Schlingen des kapitalistischen Industrialismus geraten. Von der einstigen

Bewegung war bald nur noch Beweglichkeit übriggeblieben. Unsere
Wähler rekrutierten sich zu schnell hauptsächlich aus dem Kleinbürgertum,

das Lenin schon früh als den «Fuchs im Weinberg»erkannt
hatte (es stellte 1933 ein nicht geringes Kontingent für den Faschismus.)
Mit einem Wort: die Partei erlag dem bourgeoisen Zweckmäßigkeitsdenken

und einer entsprechenden Wirtschaftsgesinnung. Mit der Ideologie

ging dann auch jede Idee über Bord. Materie aber nährt nicht nur,
sie distrophiert auch. Das alles und noch mehr können wir heute, wenn
nicht auf, dann zwischen den Zeilen in der Geschichte der SPD nachlesen

(vgl. Osterroth/Schuster: «Chronik der deutschen Sozialdemokratie»,

Hannover 1963). Wir vergessen, daß der Aphorismus Heinrich
Heines auch eine soziale Perspektive hat: «Besser ein unzufriedener
Mensch als ein selbstzufriedenes Schwein». Die erwähnte Apparati-
sierung der Partei verlief auch auf Kosten der Parteidemokratie und
zugunsten der Berufspolitiker — so haben wir das sterile Bürgertum
beerbt. Im Gegensatz zum Osten konnten wir nur als «Menschewiki»
überleben; das war unser Glück und zugleich Unglück. Auf alle Fälle
hatten wir niemals Grund, etwa Bismarcks Lob im Reichstag (1884)
zu unserem Stolz werden zu lassen: ohne die Sozialdemokraten
seien alle Sozialreformen schlechthin undenkbar. Und so wenig uns als
Christen und Sozialisten Hermann Kutters gutes Wort trösten dürfte:

15



der Sozialismus sei der Staub, den das Evangelium auf dem Weg über
die Welt aufgewirbelt hätte; der niedergegangene Staub überdeckte
schließlich nicht wenig, innen wie außen, und entstellte unser Gesicht.
Ausgezogen, die Bourgeoisie zu überwinden, sind wir verbürgerlicht
oder — noch mehr — kleinbürgerlich genug geworden.

4.

In solcher Situation, im Kreuz einer gemächlichen und entwicklungsgehemmten

Christlichkeit und einer akkomodierten Partei, hieß
«Religiöser Sozialismus»: Angriff und Abwehr an zwei Fronten. Dem
von Blumhardt und von Ragaz gemeinten Zeugnis fehlte es noch weithin

an Interpretationen und somit an Eindeutigkeit und Klarheit in der
Konzeption; unsere Wortführer, meist Pfarrer, kamen fast durchwegs
aus der liberalen Theologie des 19. Jahrhunderts. Wer hatte es denn
gelernt, sein Leben mit dem der Arbeiterschaft zu verbinden! Was wir
politisch zu sagen hatten, kannten sie wohl schon vor uns. Wer verstand
es, dem Theologismus und seinem Jargon zu entkommen, um dem
Proletarier wenigstens sprachlich näherzukommen? Und wer verfügte
über die Kunst, unseren «Griechen ein Grieche» und unseren «Juden
ein Jud» zu sein! Dem Arbeiter waren wir unnütz fromm, der Kirche
zu «links»; sie hielt uns für bedenklich «sozialistisch». Und wir hatten

keine «Patristik» und keine Tradition und überhaupt mehr guten
Willen als faktisches Vermögen, mehr Kopflastikeit als Handhabung
und brachten mehr Erkenntnisse als Erfahrungen mit.

Die um Heimann, Mennicke, Tillich entwickelten achtbare Theoreme

und kluge Darstellungen und bildeten damit lediglich unsere
Intelligenzler. Die bei Eckert, Kappes und Emil Fuchs — um wenigstens

ein paar Namen zu nennen — waren redlich um Anwendung
und gemeinschaftliche Konkretisierung bemüht — der Wirkungsgrad
war letztlich gering. Schließlich war die Arbeiterbewegung im Zorn aus
der Kirche ausgezogen und aus der bürgerlichen Gesellschaft hinaus
geworfen worden; den Kampf um ihre Existenz hatte sie mit Hilfe
einer Ideologie in die eigenen Hände genommen.

Aber da war noch etwas anderes, das unseren Auftrag komplizierte

und so wenig erfolgreich werden ließ. Die Frage nach der
Emanzipation des Menschen hat eine bei uns fast vergessene Dimension, die
den Rahmen einer nur ökonomisch-soziologischen Deutung sprengst.
Ein «realer Humanismus», den wir Christen nur zu gern als «Humanität»

interpretieren, greift tiefer, radikaler nach dem Menschen als jede
Ideologie. Im soziologischen System ist er am Ende nur ein «Rollen-
träger» und damit zu einem «Menschen als» erniedrigt (als Vater, als
Kollege, als Beamter, als als ...); wo bleibt der Mensch als Mensch?
Die sozialistischen Erfahrungen haben erwiesen, daß er als homo so-
ciologicus nicht erfaßbar ist (Rolf Dahrendorf); er ist anders und mehr

16



als in seinen Worten ausdrückbar und in seinen Handlungen erkennbar

wird. Am wenigsten aber kann er Selbstzweck sein.
Daß das übersehen oder auch vergessen worden ist, ist verständlich:

die Arbeiterbewegung hat ein ganzes Jahrhundert um das nackte Überleben

kämpfen müssen, und dabei konnte die anthropologische
Bestimmung des Menschen in den Hintergrund geraten. Zu unserem
Unglück erfuhren Marx' «Frühschriften» eine bedauerlich späte Entdek-
kung; in ihnen aber spricht der junge Revolutionär zum Thema Mensch
so deutlich wie sonst kaum: daß es um die Aufhebung des «Interesses»
zwischen Mensch und Mensch gehe, um das «Diesseits der Wahrheit»,
wo der Mensch «das höchste Wesen des Menschen» ist. («Zur Kritik
der Hegelschen Rechtsphilosophie»). Ich sehe der vulgärmarxistischen
Auffassung zum Trotz hier gewisse «religiöse» Motive, eine in der
Diskussion zu wenig genutzte Hypothek: Marx hat fraglos den Dekalog
wie das AT gekannt, wie auch Engels die Bergpredigt und das NT
seit seiner pietistischen Frühzeit niemals ganz vergessen hat. In ihrer
Theorie der «Selbstentfremdung», die wir als Christen einfacher als
Absonderung («Sünde») begreifen, steckt ein «Materialismus», der von
ihnen später immer undogmatischer und variabler definiert worden
ist. Im übrigen war Marx kein Freund von «ismen»: «Moi, je ne suis
pas marxiste».

Behauptet man zu viel, wenn man angesichts der überdeckten
Vorfrage zur Gesellschaftspolitik, auf der Suche nach dem Wesen, nach
dem eigentlichen Menschen, eine Verwandtschaft in der Herkunft bei
Christen und Marxisten annimmt? Die zwei Söhne im Weinberggleichnis

(Mt. 21), von denen der eine den Auftrag des Vaters annimmt,
ohne ihn zu erfüllen, der andere sich verweigert, um ihm dann
nachzukommen, könnten prototypisch für Christentum und Sozialismus und
ihre Geschichte sein. Daß die Revolutionäre mit «heiserer Stimme»
(Bert Brecht) schreien und anderswo ihre Geschichte mit Blut und
Tränen schreiben, sollte der reaktionären Christenheit wahrlich kein
Anlaß sein, auf die von ihr Verfolgten mit sauberen Fingern zu zeigen;
wo unsere Reue fehlt, haben wir das Recht verwirkt, den anderen Buße
abzufordern. Die Welt erntet, was wir ausgesät oder in der Hand
zurückbehalten haben. Wer unglaubhaft ist, kann keinen Glauben wek-
ken. Wir sollten das bekennen, das heißt bekanntmachen, und wenn
wir kirchlich daran gehindert werden, müssen wir es auf dem politischen

Markt ausrufen.
Jedenfalls ist «Religiöser Sozialismus» keine Instanz, die Gute

und Böse, Fromme und Atheisten voneinander scheidet; er kann weder
heiligen noch verdammen, so wahr die Frohe Nachricht vom Menschen
Jesus Christus unsere Miseren übertönt und ihnen zuvorgekommen ist.
Wir sind ständige Ausrufer und Wiederbringer einer bereits eröffneten

17



Heilszeit, die die Zerstrittenen und Zerstreuten einander näher bringt.
Darum wollen wir nicht dulden, daß es so bleibe: die einen mit der ganzen

Wahrheit und mit der halben Wirklichkeit, die anderen mit der
ganzen Wirklichkeit und der halben Wahrheit (Hans Ehrenberg). Die
Botschaft, die Feinde in Freunde verwandelt und Gewalt durch Geist
und Güte überwindet, ist ein Dauerauftrag und ein unaufgebbares
Experiment, das von Gott garantiert ist. Darum waren und sind sie alle
bemüht: Kagawa, ML. King, Don Cämara, Ernesto Cardenal und auch
Mahatma Gandhi — und wer sonst in aller Welt! Unsere
«religiössozialen» Väter haben es nicht anders gemeint; bei Karl Barth (E.
Busch: «Karl Barths Lebenslauf», Zürich 1977, S. 92): «Der Sozialismus

ist eine sehr wichtige und notwendige Anwendung des Evange
liums,» und er fügt hinzu: wo mit Gottes Sache ernst gemacht würde,
gäbe es auch eine Erlösung von sozialer Not.

So sei «Religiöser Sozialismus» bei uns ein Kürzel für die
vorbehaltlose Solidarisierung Gottes mit dem Menschen; im Weihnachtstext

(Lk. 2) hallte das «Ehre sei Gott» als «Friede auf Erden» wieder.
Zu Erfüllern der guten Verheißungen berufen, sind wir autorisiert,
mit dem «Glücklich seid ihr!» auf die Parteistraße zu gehen und
Absolution zu erteilen, wer immer es hören mag. «Offenbarung»
geschieht in der Entdeckung, Befreiung des Menschen; sie ist eine
uneingeschränkte Liebeserklärung an die am Notstand leidende Erde, über
der immer noch der Schöpfergeist schwebt. Was auch an Schwäche und
Schuld erduldet und geduldet werden mag — es wird durch alles
Geschehen dem Reich Bahn gebrochen, damit unsere Herrschaften
verschwinden. Der da des Weges kommt, wird an den beschämten
Reichen und an den frohgemachten Armen zu beiden Seiten nicht vorbeigehen.

Die alten Russen haben es immer gewußt: «Es ist keiner gerettet,
wenn nicht das ganze Dorf gerettet wird!» Joh. Harder

Redaktionelle Bemerkungen müssen an dieser Stelle untergebracht
werden. Wir freuen uns, den Beitrag unseres deutschen Freundes zur
Geschichte der Sache und ihrer Probleme in Deutschland bringen zu
können. Dem schließt sich der grundsätzliche Beitrag von Willy Spieler
an. Paul Furrer erinnert an die Mühsal und Verheißung des Wahrheitskampfes.

Auf Martin Buber trifft Blumhardts Bezeichnung
«Bahnbrecher» zu. Unser Beitrag möge die Leser zur weiteren Begegnung mit
ihm anregen.

18


	Unser Religiöser Sozialismus zwischen Kirche und Partei : Meditation auf der Tagung in Bergisch-Gladbach am 6. Oktober 1977

