Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 72 (1978)

Heft: 1

Artikel: Unser Religidser Sozialismus zwischen Kirche und Partei : Meditation
auf der Tagung in Bergisch-Gladbach am 6. Oktober 1977

Autor: Harder, Joh.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-142716

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-142716
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Unser Religioser Sozialismus

zwischen Kirche und Partei

Meditation auf der Tagung in Bergisch-Gladbach am 6. Oktober 1977.
1.

Vor 25 Jahren beim Detmolder Gesprich zwischen Christen und So-
zialisten (markiert durch Martin Niemoller und Kurt Schumacher) zu
einem Wort der Besinnung aufgefordert, nahm ich es biblisch und ver-
suchte dem Propheten Sacharja (13, 5) nachzudenken: «Ich bin kein
Prophet, sondern ein Ackerknecht; denn mich hat jemand seit meiner
Jugend gekaufty. Da die Bibel unterschiedslos alle Menschen anredet,
galt die Meditation den einen wie den anderen, da beide — so meinte
ich im Riickblick auf unsere jiingste Vergangenheit — ob auch in ver-
schiedener Weise ihren prophetischen Auftrag vergessen oder verraten
hitten; jetzt, nach dem Zusammenbruch, sollten sie sich die Demas-
kierung gefallen lassen. ¢Offenbarung» hat auch mit der Politik zu tun.

Es besteht heute erst recht kein Grund, die Lage der Kirche wie
der Gesellschaft und ihrer Vertreter, der Parteien, anders als kritisch
und das heif3t: selbstkritisch zu sehen in einer Situation, die umso be-
drohlicher ist, als sie von keinem Part ernsthaft genug wahrgenom-
men wird. _

Nun, was sonst als dieser Notstand fiihrt uns hier zusammen!

s

Beginnen wir mit unseren Kirchen oder mit unserer Christlichkeit, so
ist das nicht mehr als recht und billig, da alle Krisis ¢<am Haus des
Herrny» (1. Petr. 4, 17) ihren Anfang nimmt. Es geht um unsere «falsche
Prophetie», die mehr ist und bedeutet als ein Verfehlen des Wortes; sie
zeigt sich nach der Verdringung unserer Vergangenheit in Gleich-
giiltigkeit und Zwiespéltigkeit mitten im Notstand der Welt. Es ist nicht
wenig, was wir Christen der jeweiligen Gesellschaft «vor-gesagty haben,
indem wir die uns anvertraute Wahrheit verkannten und damit die
Wirklichkeit verrieten. Verrat hei3t — so das Worterbuch — falsch ra-
ten oder mittelbar etwas fiir ein Verderben tun. «Siinde» (Absonderung)
ist der Widerspruch zwischen Wort und Tat (Eugen Rosenstock-Hussy).

Wir sind in allen Bekenntnissen reich an BuBformularen und bit-
terarm an praktischer, weltverindernder Reue; was wir faktisch, ver-
dorben haben, mochten wir gern lieber theoretisch oder verbal aus der
Weli schaffen. Solche Selbstrechtfertigung aber ist die Hochform der
Gottlosigkeit, die seit jeher die arge Welt verdrossen hat; am schlimm-
sten ist sie in christlichem Gewand. In der Kirchengeschichte hat sie
sich oft genug in der nachkonstantinischen Aera als «Symphonia» von

11



Kirche und Staat gezeigt, wo die Kirche die Césaren und die Cisaren
die Kirche absolvierten. Die Geschichte dieser Karikatur einer Theo-
kratie ist nicht nur eine Heiligengalerie, sondern auch eine schlimme
Chronik permanenter «Siindenfdlle« und unserer «Erbsiinde»: der Ver-
suchung des Menschen und der Verfithrung der Menschheit zu Liige
und Verrat. Die berufenen Kreuztriger und Lastenschlepper der Erde
haben sich mit gestohlener Wiirde ihrer Biirde entledigt und das
Kreuz der Welt aufgeladen, um sie dann auch noch zu diffamieren!
Der Urlaut der christlichen Botschaft sprengt alle unsere gefaBBten Dog-
men, die «Verfassung des Glaubensy, wie unsere organisatorischen Si-
cherungen, weil ihr — horribile dictu — ein Zug von Anarchie inne-
wohnt. «Die Welt vergehe — es komme dein Reich!» ist eines der
frithesten Gebete. Solche Leute sind nicht auf die Herren der Welt
fixiert, da sie in der Erwartung einer Wiederherstellung, einer Neu-
schopfung dieser Welt leben: der Gekommene kommt, er ist bereits
unterwegs! Das 1dBt sie die Césaren und Zaren aller Zeiten mit ihrem
Machwerk und Machtglauben als geduldete transitorische Uebel ertra-
gen; diesec Gewalthaber sind ohne Zukunft. Christen widersprechen
jeder zwangsweisen Verchristlichung», die nur zur ¢Entchristlichungy
fithren kann. Die Folgen der Staatskirche: das Volks-, Landes-, Massen- -
und Klassenchristentum ist wohl von Zeit zu Zeit beweint worden,
doch meist ohne den Mut, den die metanoia, die totale Umkehr nicht
nur fordert, sondern auch gibt: schon jetzt sich auf die Souverinitit
des begonnenen Gottesreiches einzulassen und an ihm alle Reiche zu
messen. Diese Predigt wendet sich darum nicht nur an die einzelnen
Herzen, vielmehr auch an die Herren der Welt, anstatt sie auch noch
in den hymnologischen Teil der Liturgie aufzunechmen.

Das hat sich nicht zuletzt in unserer «protestantischen» Kirchlich-
keit — wogegen protestiert sie eigentlich? — nicht selten beispielhaft
gezeigt. Kaum mit einer Reformation begonnen, fiel sie auch schon in
eine kiimmerliche Reform zuriick, und erst recht war sie nicht bereit,
eine Revolution auch nur zu dulden. Thomas Miintzer und die Bauern
(1525) sind immer noch unsere «unbewiltigte Vergangenheit», die Re-
formation ist, da sie ihr Ziel nicht erreicht hat, miBlungen (Wolfhart
Pannenberg). Wie anders wire unsere Geschichte verlaufen, wenn die
Altidre und Throne nicht nur ins Wanken geraten, sondern zum Um-
sturz gekommen wiren. «Auch Revolutionen sind ein Wort Gottes»
(Christoph Blumhardt). Der bescheidene Wandel erbrachte keine Wand-
lung der Dinge, die der Reaktion und dem Traditionalismus verfielen.
Aus der einstigen «Kirche der Armen» ging eine Kirche der Reichen
hervor; der prachtstrotzende Tempel wurde zum Tummelplatz der
religis Bediirftigen und biirgerlichen Frommen, die sich den Luxus
eines sakralen Bereichs leisten konnten. Zu aller Habe kam auch noch

12



das Christliche hinzu. Damit aber wurde Bild fiir Bild in den neu-testa-
mentlichen Gleichnissen retouchiert oder zerstort und Widerspruch
gegen alle frommen Spriiche. Das Saatkorn des Reiches auf dem Acker
der Welt, die «kostbare Perle» auf fremdem Boden, die Konigshoch-
zeit des Menschensohnes mit den Erniedrigten und Beleidigten, der
Weinberg des Herrn in Makler- und Pidchterhinden, keines dieser
Gleichnisse konnte unserer Wirklichkeit «gleichen» und wurde fiir
eine Motivierung der Erbauung miBbraucht und auf personliche und
kirchliche Verinnerlichung beschrinkt. Alte und neue Kritiker und
Spotter, die erkannten, wie sehr wir uns in religiosen Individualismus
und Mystik verkrochen haben, zerbrachen an einer Wahrhkeit, die keine
Wirklichkeit werden konnte und sollte. Der Konservatismus mitsamt
seiner verchristlichten Ideologie konservierte beides: die Macht der
Herrschaftselite wie die Misere der Beherrschten, so daf3 der Christ
und Sozialist Blumhardt sagen konnte: das «Christentum» sei das
schlimmste auf der Welt; es wiirde bald die Zeit kommen, in der keiner
mehr dazugehoren wollte, sondern nur noch zu Christus selbst.

Was die biblischen Realisten aller Observanzen in der Kirchen-
geschichte angeht, die Gemeinschaft als Lebenskommunion verstan-
den und damit beide, Gemeinde und Gesellschaft, zusammenbrachten,
so haben die Machtgldubigen sich ihrer durch Verdammung und Marty-
risierung entledigt. Eine christliche Kommune wie die Hutterischen
Briider, die durch ein halbes Jahrtausend eine strikte Sozialitdt durch-
gehalten haben, wurde iiber den Globus gejagt, bis sie endlich in Nord-
amerika Gastrecht fand. Kein anderes Geschick widerfuhr den russi-
schen Duchoborzen (= Geistesstreiter), die sich als Modell christlichen -
Glaubens und sozialistischen Lebens seit bald zwei Jahrhunderten be-
wihrt haben — auch sie Fliichtlinge vor der Pravoslavischen Staats-
kirche. Sie und andere, die Glaube und praktischen Gehorsam nicht
voneinander trennen konnten, stehen in unseren Kirchengeschichten —
wenn liberhaupt — unter dem Strich auf zwei Zeilen im Nonpareille-
-Druck. Sie zeigen, dal und wie Christen als Sozialisten und Sozia-
listen als Christen zu leben vermogen, aber auch: dafl es keine «Sek-
te» ohne Wahrheit und keine «rechte Lehre» ohne Ketzerei gibt. Wo
die Kirche ein Zerrspiegel der Wahrheit ist, kann auch die Gesellschaft
nur Karikatur einer menschengerechten Wirklichkeit sein.

Die «Abwegigen», vom gemeinsamen Weg Verwiesenen, hitten als
Salz der Kirche und als Licht der Welt entscheidend dazu beitragen
konnen, das Almosen- und Wohltitigkeitszeitalter zu {iberspringen,
um wieder zum Thema des Evangeliums zu kommen. BloBe Ambu-
lanz auf dem Kampfplatz der Gesellschaft ist ein Zeichen der Ohn-
macht — es gilt, die Gewaltszenen abzuschaffen.

Wir haben die Ketten der Sklaven nicht lediglich zu lockern — sie sind

13



zum Zerreilen da! Es ist nicht nur Anekdote, dall die vermeintlich un-
politische Predigt iiber den Korinthertext (I. 3, 23) bei uns durch zwei
Wendungen gekennzeichnet ist: «Alles ist euer» — das gilt den Haben-
den; «ihr aber seid Christi» — das ist der Trost der Habenichtse.

Als «innerkirchliche Sekte» und einfluBarme Gruppe toleriert, ge-
rieten wir als Religits-Soziale in der Weimarer Republik zwischen
alle Fronten, wobei uns gelegentlich auch mal eine Zwecksympathie
gegbnnt wurde. Das war umso seltsamer, als auf dem Acker der Kir-
che jede Theologie und alle erdenkliche Narrheit ihr Spezialgewéchs
ziichten konnte, wenn nur der geheiligte Grundsatz gesellschaftspoli-
tischer «Neutralitity — das war die Unantastbarkeit von Thron und
Altar — oder die noch mehr geschitzte politische Abstinenz das war
die biblifizierte Ehrfurcht vor dem Bestehenden — gewahrt blieb.
Dann aber war erlaubt, was geficl. Wer nicht «rechteny Theoremen
im dogmatischen und formalistisch-ethischen Bereich anhing — das
Worterbuch ging von A bis Z, von Abraham bis Zinsrechnung —,
sich dagegen als Fiirsprecher der getauften und offiziell durch die Kon-
firmation vereinnahmten kirchenfremden Massen verstand, gehérte in
den Ketzerkatalog — wer mochte, trostete sich damit, daBl Schwéirmer
immer noch besser als Spiefer sei.

3.

UnserSpannungsverhiltnis zur Partei war geringer, auch wenn wir nicht
zu ihren Lieblingen gehorten. Von vielen Frontbildungen aus etwa zwei
Dutzend Parteien gelegentlich attackiert und meist in der Defensive,
lieB die SPD sich unseren «religiosen» Handlangerdienst gefallen, viel-
leicht haben auch nicht wenige Erfolge auf sozialpolitischem Feld
-unseren Zusammenhalt begiinstigt. Aber unser wechselseitiges Verhilt-
nis hatte etwas Halbherziges an und in sich. Was wunder, nachdem der
Sozialdemokratie 1918 das Geschenk der Republik — also eine
unrevolutionidre Gabe in den Schof3 gefallen und diese vermeintliche
Revolution von ihr nur zdgernd angenommen worden war, hatten Er-
neuerer in ihr nur einen schwachen Stand. Wir waren iiber Nacht eine
regierende Arbeiterpartei geworden, ohne einen wirklichen Willen zum
Sozialismus: mallos gemiBigt, ungelibt fiir das Staatssteuer, zau-
dernd, nur zu oft auf jeweilige Koalitionspartner schielend und —
vor allem — belastet mit der jliingsten Vergangenheit: unserer Zustim-
mung zur Aufriistung und zum Krieg (1914). Wer seiner Sache den
Riicken zukehrt, muf3 dann von Riicksichtsnahmen leben. Es fehlte
der Schwung — wie sollte da ein Umschwung kommen!

Die eigentlichen, dynamischen sozialistischen Elemente aber hat-
ten wir ins Abseits geschickt. Ich meine immer noch, dafl die bei der
Parteiftthrung verketzerten Karl Liebknecht und Rosa Luxemburg im

14



Sturm jener Jahre den notwendigen Wind fiir die Segel der jungen
Republik gebracht hitten — wir iiberlieBen sie als Freiwild der Reak-
tion. Die einstige «Orthodoxie» der Partei wich einer politischen
«Vermittlungstheologie», bei der Anpassung zur Weisheit wurde.
Das Bild war bereits bei Georg Biichner vorgezeichnet: der Arbeiter
hat dem Biirger das Hemd ausgezogen und sich dabei an seinem Awus-
satz angesteckt. .

Und was war da vorher bei uns gegangen! Von der «Gesellschaft
fiir Menschenrechte» (1834), der Griindung des «Allgemeinen deut-
schen Arbeitervereinsy (1863) bis zum Stuttgarter Kongre3 der II.
Internationale (1907) — mit mutigen Resolutionen, einschlieBlich aller
Opposition gegen Gewalt und Krieg. Da zweifle einer noch daran, daf3
wir «Abraham zum Vater» hatten! Und dennoch, trotz unseres bosen
Gewissens — nur reaktiondre Verleumder konnten bestreiten, dall un-
geachtet aller inneren und duBeren Hemmnisse damals der deutsche
Karren von den Sozialdemokraten aus dem Dreck gezogen wurde,
soviel dabei auch nicht mehr zu retten war.

Regieren hiel auch damals koalieren; schwichten solche duBeren
Verbindlichkeiten, so wurde auch der Zuwachs an Wihlerstimmen und
Mitgliedern zum Problem; er erforderte mehr Institutionalisierung
und Biirokratisierung und lieB die Partei mit dem ¢rechteny FuB} in die
Schlingen des kapitalistischen Industrialismus geraten. Von der einsti-
gen Bewegung war bald nur noch Beweglichkeit iibriggeblieben. Unsere
Wihler rekrutierten sich zu schnell hauptsdchlich aus dem Kleinbiir-
gertum, das Lenin schon frith als den «Fuchs im Weinberg»yerkannt
hatte (es stellte 1933 ein nicht geringes Kontingent fiir den Faschismus.)
Mit einem Wort: die Partei erlag dem bourgeoisen ZweckmiBigkeits-
denken und einer entsprechenden Wirtschaftsgesinnung. Mit der Ideo-
logie ging dann auch jede Idee iiber Bord. Materie aber nidhrt nicht nur,
sie distrophiert auch. Das alles und noch mehr kdnnen wir heute, wenn
nicht auf, dann zwischen den Zeilen in der Geschichte der SPD nach-
lesen (vgl. Osterroth/Schuster: «Chronik der deutschen Sozialdemo-
kratien, Hannover 1963). Wir vergessen, dal der Aphorismus Heinrich
Heines auch eine soziale Perspektive hat: «Besser ein unzufriedener
Mensch als ein selbstzufriedenes Schwein». Die erwdhnte Apparati-
sierung der Partei verlief auch auf Kosten der Parteidemokratie und
zugunsten der Berufspolitiker — so haben wir das sterile Biirgertum
beerbt. Im Gegensatz zum Osten konnten wir nur als «Menschewiki»
Uiberleben; das war unser Gliick und zugleich Ungliick. Auf alle Fille
hatten wir niemals Grund, etwa Bismarcks Lob im Reichstag (1884)
zu unserem Stolz werden zu lassen: ohmne die Sozialdemokraten
seien alle Sozialreformen schlechthin undenkbar. Und so wenig uns als
Christen und Sozialisten Hermann Kutters gutes Wort trosten diirfte:

15



der Sozialismus sei der Staub, den das Evangelium auf dem Weg iiber
die Welt aufgewirbelt hiite; der niedergegangene Staub iiberdeckte
schlieBlich nicht wenig, innen wie auflen, und entstellte unser Gesicht.
Ausgezogen, die Bourgeoisie zu iiberwinden, sind wir verbiirgerlicht
- oder — noch mehr — kleinbiirgerlich genug geworden.

In solcher Situation, im Kreuz einer gemichlichen und entwicklungs-
gehemmten Christlichkeit und einer akkomodierten Partei, hieB
«Religitser Sozialismusy»: Angriff und Abwehr an zwei Fronten. Dem
von Blumhardt und von Ragaz gemeinten Zeugnis fehlte es noch weit-
hin an Interpretationen und somit an Eindeutigkeit und Klarheit in der
Konzeption; unsere Wortfiihrer, meist Pfarrer, kamen fast durchwegs
aus der liberalen Theologie des 19. Jahrhunderts. Wer hatte es denn
gelernt, sein Leben mit dem der Arbeiterschaft zu verbinden! Was wir
politisch zu sagen hatten, kannten sie wohl schon vor uns. Wer verstand
es, dem Theologismus und seinem Jargon zu entkommen, um dem
Proletarier wenigstens sprachlich ndherzukommen? Und wer verfiigte
iiber die Kunst, unseren «Griechen ein Grieche» und unseren «Juden
ein Jud» zu sein! Dem Arbeiter waren wir unniitz fromm, der Kirche
zu «linksy; sie hielt uns fiir bedenklich ¢sozialistischy. Und wir hat-
ten keine «Patristiky und keine Tradition und iiberhaupt mehr guten
Willen als faktisches Vermogen, mehr Kopflastikeit als Handhabung
und brachten mehr Erkenntnisse als Erfahrungen mit.

Die um Heimann, Mennicke, Tillich entwickelten achtbare Theo-
reme und kluge Darstellungen und bildeten damit lediglich unsere In-
telligenzler. Die bei Eckert, Kappes und Emil Fuchs — um wenig-
stens ein paar Namen zu nennen — waren redlich um Anwendung
und gemeinschaftliche Konkretisierung bemiiht — der Wirkungsgrad
war letztlich gering. SchlieBlich war die Arbeiterbewegung im Zorn aus
der Kirche ausgezogen und aus der biirgerlichen Gesellschaft hinaus
geworfen worden; den Kampf um ihre Existenz hatte sie mit Hilfe
einer Ideologie in die eigenen Hinde genommen.

Aber da war noch etwas anderes, das unseren Auftrag kompli-
zierte und so wenig erfolgreich werden lieB. Die Frage nach der Eman-
zipation des Menschen hat eine bei uns fast vergessene Dimension, die
den Rahmen einer nur okonomisch-soziologischen Deutung sprengt.
Ein ¢realer Humanismus», den wir Christen nur zu gern als «Humani-
tdty interpretieren, greift tiefer, radikaler nach dem Menschen als jede
Ideologie. Im soziologischen System ist er am Ende nur ein «Rollen-
triger» und damit zu einem «Menschen als» erniedrigt (als Vater, als
Kollege, als Beamter, als . .. als . . .); wo bleibt der Mensch als Mensch?
Die sozialistischen Erfahrungen haben erwiesen, dafl er als homo so-
ciologicus nicht erfaBBbar ist (Rolf Dahrendorf); er ist anders und mehr

16



als in seinen Worten ausdriickbar und in seinen Handlungen erkenn-
bar wird. Am wenigsten aber kann er Selbstzweck sein.

DaB das iibersehen oder auch vergessen worden ist, ist verstdndlich:
die Arbeiterbewegung hat ein ganzes Jahrhundert um das nackte Uber-
leben kidmpfen miissen, und dabei konnte die anthropologische Be-
stimmung des Menschen in den Hintergrund geraten. Zu unserem Un-
gliick erfuhren Marx’ «Frithschriften» eine bedauerlich spite Entdek-
kung; in ihnen aber spricht der junge Revolutiondr zum Thema Mensch
so deutlich wie sonst kaum: daf} es um die Aufhebung des «Interesses»
zwischen Mensch und Mensch gehe, um das «Diesseits der Wahrheit»,
wo der Mensch «das hochste Wesen des Menscheny» ist. («Zur Kritik
der Hegelschen Rechtsphilosophie»). Ich sehe der vulgdrmarxistischen
Auffassung zum Trotz hier gewisse «religiose» Motive, eine in der Dis-
kussion zu wenig genutzte Hypothek: Marx hat fraglos den Dekalog
wie das AT gekannt, wie auch Engels die Bergpredigt und das NT
seit seiner pietistischen Frithzeit niemals ganz vergessen hat. In ihrer
Theorie der «Selbstentfremdung», die wir als Christen einfacher als
Absonderung («Siinde») begreifen, steckt ein ¢«Materialismus», der von
ihnen spiter immer undogmatischer und variabler definiert worden
ist. Im iibrigen war Marx kein Freund von «ismeny»: «Moi, je ne suis
pas marxistey.

Behauptet man zu viel, wenn man angesichts der liberdeckten
Vorfrage zur Gesellschaftspolitik, auf der Suche nach dem Wesen, nach
dem eigentlichen Menschen, eine Verwandtschaft in der Herkunft bei
Christen und Marxisten annimmt? Die zwei SOhne im- Weinberg-
gleichnis (Mt. 21), von denen der eine den Auftrag des Vaters annimmt,
ohne ihn zu erfiillen, der andere sich verweigert, um ihm dann nachzu-
kommen, konnten prototypisch fiir Christentum und Sozialismus und
ihre Geschichte sein. Da3 die Revolutiondre mit «heiserer Stimme»
(Bert Brecht) schreien und anderswo ihre Geschichte mit Blut und
Tranen schreiben, sollte der reaktiondren Christenheit wahrlich kein
Anlaf sein, auf die von ihr Verfolgten mit sauberen Fingern zu zeigen;
wo unsere Reue fehlt, haben wir das Recht verwirkt, den anderen Bufle
abzufordern. Die Welt erntet, was wir ausgesdt oder in der Hand zu-
riickbehalten haben. Wer unglaubhaft ist, kann keinen Glauben wek-
ken. Wir sollten das bekennen, das heiflit bekanntmachen, und wenn
wir kirchlich daran gehindert werden, miissen wir es auf dem politi-
schen Markt ausrufen.

Jedenfalls ist «Religidser Sozialismus» keine Instanz, die Gute
und Bose, Fromme und Atheisten voneinander scheidet; er kann weder
heiligen noch verdammen, so wahr die Frohe Nachricht vom Menschen
Jesus Christus unsere Miseren iibertont und ihnen zuvorgekommen ist.
Wir sind stéindige Ausrufer und Wiederbringer einer bereits eroffneten

17



Heilszeit, die die Zerstrittenen und Zerstreuten einander ndher bringt.
Darum wollen wir nicht dulden, daB es so bleibe: die einen mit der gan-
zen Wahrheit und mit der halben Wirklichkeit, die anderen mit der
ganzen Wirklichkeit und der halben Wahrheit (Hans Ehrenberg). Die
Botschaft, die Feinde in Freunde verwandelt und Gewalt durch Geist
und Giite iiberwindet, ist ein Dauerauftrag und ein unaufgebbares Ex-
periment, das von Gott garantiert ist. Darum waren und sind sie alle
bemiiht: Kagawa, M.L. King, Don Camara, Ernesto Cardenal und auch
Mazhatma Gandhi — und wer sonst in aller Welt! Unsere «religios-
sozialeny Viter haben es nicht anders gemeint; bei Karl Barth (E.
Busch: «Karl Barths Lebenslaufy, Ziirich 1977, S. 92): «Der Sozialis-
mus ist eine sehr wichtige und notwendige Anwendung des Evange
liums,» und er figt hinzu: wo mit Gottes Sache ernst gemacht wiirde,
gibe es auch eine Erlésung von sozialer Not.

So sei «Religidser Sozialismus» bei uns ein Kiirzel fiir die vorbe-
haltlose Solidarisierung Gottes mit dem Menschen; im Weihnachts-
text (Lk. 2) hallte das «Ehre sei Gotty als «Friede auf Erden» wieder.
Zu Erfullern der guten VerheiBungen berufen, sind wir autorisiert,
mit dem «Gliicklich seid ihr!y auf die ParteistraBe zu gehen und
Absolution zu erteilen, wer immer es horen mag. «Offenbarung» ge-
schieht in der Entdeckung, Befreiung des Menschen; sie ist eine unein-
geschrdnkte Liebeserklirung an die am Notstand leidende Erde, iiber
der immer noch der Schopfergeist schwebt. Was auch an Schwiche und
Schuld erduldet und geduldet werden mag — es wird durch alles Ge-
schehen dem Reich Bahn gebrochen, damit unsere Herrschaften ver-
schwinden. Der da des Weges kommt, wird an den beschimten Rei-
chen und an den frohgemachten Armen zu beiden Seiten nicht vorbei-
gehen.

Die alten Russen haben es immer gewuf3t: «Es ist keliner gerettet,
wenn nicht das ganze Dorf gerettet wird!» Joh. Harder

Redaktionelle Bemerkungen miissen an dieser Stelle untergebracht
werden. Wir freuen uns, den Beitrag unseres deutschen Freundes zur
Geschichte der Sache und ihrer Probleme in Deutschland bringen zu
konnen. Dem schlieit sich der grundsitzliche Beitrag von Willy Spieler
an. Paul Furrer erinnert an die Miihsal und VerheiBung des Wahrheits-
kampfes. Auf Martin Buber trifft Blumhardts Bezeichnung «Bahn-
brecher» zu. Unser Beitrag moge die Leser zur weiteren Begegnung mit
ihm anregen.

18



	Unser Religiöser Sozialismus zwischen Kirche und Partei : Meditation auf der Tagung in Bergisch-Gladbach am 6. Oktober 1977

