
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 71 (1977)

Heft: 12

Artikel: Versöhnung kontra Klassenkampf?

Autor: Hedinger, Ulrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-142703

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-142703
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


jung oder alt, diesen Brief liest, aus deinem eigenen Leben durch
konkretes Handeln ein Gleichnis des Miteinander-Teilens zu machen, was
auch immer es dich kosten mag. Auf diesem Weg gehen dir in Asien
viele voraus, besonders unter den Armen.»

Im Mahl Jesu teilen wir heute auch miteinander Brot und Wein,
setzen wir das göttliche Gleichnis des Miteinander-Teilens, welches
Jesus auf Erden begonnen hat. Wir anerkennen damit die Gegenwart
Gottes in der hingebenden Liebe und geben uns selber hin. Vielleicht
fragen wir uns aus diesem Verständnis der Weihnacht heraus mit Roger
Schutz selber neu, wie wir die göttliche Liebe in unserem Alltag wieder
konkret leben können. «Denn wo die Liebe ist, da ist Gott», sagt
uns dieses Fest. Gerhard Traxel

Versöhnung kontra Klassenkampf?
Noch ist die Zahl der Christen Legion, welche die Botschaft von der
Versöhnung der Sünder durch Jesus Christus der Notwendigkeit des

wirtschaftlichen, politischen und geistigen Kampfes für eine humane und
gerechte Gesellschaft entgegensetzen. Sie lehnen diesen Kampf
insbesondere dann ab, wenn er von der Marxschen Erkenntnis durchzogen
ist, daß eine privilegierte Klasse noch nie freiwillig auf ihre Privilegien
verzichtet hat, daß das Ziel darum nur durch den Kampf der
unterdrückten Klassen gegen die herrschende Klasse zu erreichen ist. Sie
meinen, das die Sünder richtende und aufrichtende Kreuzes- und Oster-
geschehen mache den Klassenkampf überflüssig oder entlarve ihn gar
als vermessenes Unterfangen. Bewußt oder unbewußt übersehen sie die
Tatsache — oder schieben sie in den angeblich unwichtigen Bereich der
«Historie» — daß Jesu Kreuzigung selbst Moment des Klassenkampfes

ist. In der Ermordung Jesu triumphiert die mit der römischen
Besatzungsmacht kooperierende Klasse der aristokratischen Priester
(Sadduzäer) gegen die Armen, Bedrängten und Hoffenden. Freilich:
die Auferstehungs- und Pfingsterlebnisse der ersten Christen machen
den herrschenden Mächten ihren Triumph strittig.

In jüngster Zeit erkennen verschiedene kirchliche Gremien den
Zusammenhang zwischen der Botschaft von der Versöhnung und dem
Engagement für Gerechtigkeit. So wird versichert, daß erst der Kampf
gegen die Apartheid in der Südafrikanischen Union die Botschaft von
der Versöhnung glaubhaft mache. Indessen bestehen in der kirchlichen
Dogmatik und Mentalität noch hohe Sperren gegen die Realisierung
diesesZusammenhangs. Wieviele sozialethisch und sozialkritisch geprägte

Predigten werden seitJahren als «unchristliches», «politisches Gerede»
gebrandmarkt! Dabei muß die Botschaft von der Versöhnung unbe-

336



dingt von einer versöhnlerischen Ideologie befreit werden, welche die
Gegensätze zwischen Recht und Unrecht, Ohnmacht und Macht
verschleiert und beläßt. Versöhnung, welche die Sehnsucht nach
Gerechtigkeit dämpft oder erstickt, wird zur Helfershelferin derer, die von
der Erfüllung des Verlangens nach Gerechtigkeit den Verlust ihrer
Macht befürchten. Der Christ, der sich im Namen der Versöhnung im
Kampf um Gerechtigkeit abseits hält oder sich ihm gar widersetzt,
mißversteht die Versöhnung. Er liefert sie der von den Herrschenden
unterstützten passiven Religiosität und Schicksalsgläubigkeit aus. Zugleich
verhindert er, daß die Versöhnung als Horizont und Ferment im
Klassenkampf hervortritt. Damit vergrößert sich die Gefahr, daß der
Klassenkampf zur Rache für das Gewesene ausartet, statt zum Neubeginn
und Beginn der Zukunft führt. Abrechnung und Rache entmachten den
Ausbeuter nicht bloß, sondern erledigen und vernichten ihn. Klassenkampf

im Horizont der Versöhnung befreit nicht nur die Ausgebeuteten,

sondern auch die Ausbeuter zum Menschsein, das sie objektiv
und oft auch subjektiv in der von der Klassenherrschaft geprägten
Gesellschaft verleugnet haben.

I.

Die Menschenauffassung (Anthropologie) und das Heilsverständnis
(Soteriologie) der herrschenden christlichen Dogmatik bezeichnet
vorschnell alle Menschen als Sünder. Sie überspringt, vornehm blind oder
tiefsinnig, die ökonomischen, politischen, sozialen, psychologischen und
geistigen Gegensätze zwischen den Mächtigen und den Ausgelieferten.

Sie ist darin von Paulus beeinflußt, der im Römerbrief die
jüdischpharisäische Gesetzesfrömmigkeit angreift: die auf die Werke des
Gesetzes pochenden Juden sind gleichermaßen Sünder wie die weder
auf das Gesetz Gottes noch auf die Moral ausgerichteten «Heiden».
Daraus wird gefolgert, daß alle Menschen Sünder sind.

Der Angriff des Paulus setzt einen Teil des Kampfes Jesu fort,
der sich gegen die Erstarrung der Sehnsucht nach Gerechtigkeit zur
Gesetzesfrömmigkeit richtetel). Paulus zwängt aber seine Anthropologie

im Römerbrief — wenigstens in den für die spätere Dogmatik
wichtigen Teilen des Römerbriefes — unter die harte Alternative, daß
alle Menschen entweder Gefangene des Gesetzes — und Selbstruhmes
oder Gefangene ihrer Unmoral seien. Die Folgerung: Alle Menschen
sind Sünder, in der Dogmatik der zweite, absolut gültige Hauptsatz
der Anthropologie, entschärft wesentliche Aussagen der Verkündigung
Jesu. Die Bergpredigt in der lukanischen Form unterstellt durchaus
nicht alle Menschen der Sünde und dem Gericht, nur die Reichen,
Satten und Lachenden; nicht aber die Armen, Hungernden und
Trauernden (Luk. 6, 21-25), auf deren Kosten die erstgenannte Klasse ist, was

337



sie ist. Gerade die lukanische Bergpredigt ist von der Erkenntnis der
Klassengegensätze nicht so meilenweit entfernt wie es der
kirchlichbürgerlichen Theologie und Frömmigkeit lieb wäre. Auch für die
matthäische Seligpreisung der nach Gerechtigkeit Hungernden und
Dürstenden bringt die herrschende Dogmatik wenig Verständnis auf;
oder nur so, daß sie die Gerechtigkeit als Sündenvergebung identifiziert.
Das im Geiste dieser Seligpreisung geschriebene Wort Ernst Blochs,
Sehnsucht sei die einzige ehrliche Eigenschaft der Menschen, ist für die
gängige Theologie unwahr. Denn wie könnte unter Menschen, die
allesamt Sünder sind, eine wahre, vor Gott bestehende Eigenschaft existieren?

Die Verkündigung Jesu konstruiert kein zeitloses Menschen —
und Sündersein. Sie bezieht sich auf die Zeit und Geschichte, in der
Menschen als Bedrängte einerseits und als Sünder und zur Sünde
Gezwungene andererseits leben. Darum ist der lautstarke Ruf vieler
Evangelisationen und der unerbittliche Satz vieler Theologien: «Alle
Menschen sind Sünder» nicht Jesu Ruf. Vor allem bezeichnet Jesus nicht
einfach alle Bedrängnisse und Nöte der Menschen als Auswirkungen
der (selber, vom Einzelnen verschuldeten) Sünde. Auf massive oder
subtile Weise2) muß es die Theologie tun, welche ihr universal gültig
sein wollendes Menschenbild durch den Satz von der Sünde aller und
jedes Einzelnen beschreibt.

Dieser Satz hält übrigens einen weiteren Mythos hartnäckig am
Leben. Wenn alle Menschen wesentlich Sünder sind, dann sind alle
in theologisch-übergeschichtlicher Betrachtung freie Individuen. Die
Sünde aller und jedes Einzelnen erklärt sich dann als Mißbrauch der
ursprünglichen Freiheit aller und jedes Einzelnen, wie der bekannte
westdeutsche Theologe Helmuth Thielicke unlängst in seinen Vorträgen
in Schaffhausen wieder ausgesagt hat. Diese Betrachtung ist doppelt
fragwürdig, einmal weil sie Freiheit und Verantwortung der Menschen
naiv und kühn in einer übergeschichtlichen Sphäre, in einer unsichtbaren

Schöpfung, ansiedelt; zum andern weil sie auch den Menschen
Verantwortung und Schuld zuschiebt, die von den herrschenden Klassen
vom Anfang ihrer Existenz an in Unfreiheit und Elend darniedergehalten

wurden. Die Spitze von Jesu Evangelium für die Armen und
Geringen widerspricht dem Mythos vom guten Ursprung und bösen
Fall aller Menschen. Sie verträgt sich nicht mit der Konstruktion einer
ursprünglich mißbrauchten Freiheit, welche allen Menschen den Stempel

des verlorenen Sünders aufdrückt. Nach der herrschenden kirchlichen
Anthropologie sind alle Menschen frei erschaffen worden, um auf
ganz oder teilweise unbegreifliche Weise schuldhaft ungehorsame
Rebellen gegen Gott und, als Strafe oder Auswirkung, ohnmächtige Sklaven

der Sünde zu werden. Dieses ungeschichtliche Verständnis des

338



Menschseins wird von der gängigen Lehre von der Versöhnung
übernommen: Durch Christi Kreuzestod werden die Menschen, generell
und prinzipiell, vom Sklaventum und Rebellentum der Sünde befreit.
Ein solches Menschenbild verhält sich spröd oder doch sehr reserviert
gegenüber der Frage, wie des Menschen Aufstand gegen die Sklaverei
ermutigt und erfolgreich gemacht werden kann.

Im Lichte des Evangeliums Jesu sind die Menschen, welche vom
ersten Atemzug an zu Hunger oder Knechtschaft gezwungen werden,
nicht Sünder, die ihre Freiheit oder ihren paradiesischen Ursprung
mißbraucht und verleugnet haben. Für H. Thielicke — der Name steht hier
für die vorherrschende kirchliche Dogmatik — ist der arme Lazarus
ebenso Sünder wie der reiche Kornbauer. Der arme Lazarus und die
Tausende und Abertausende seiner Schwestern und Brüder haben weder
Gottes Güte noch einen paradiesischen Ursprung verleugnen können ¦—
weil sie beides nicht erfahren und besessen haben. Gottes Güte wird für
sie erst durch Jesus und die Seinen erfahrbar. Trotz oder in und mit
ihren Zügen jenseitiger Religiosität enthalten Jesu Gleichnisse vom
armen Lazarus und reichen Kornbauern eine sozialkritische Anklage,
welche in die Nähe der Entdeckung der Klassengegensätze führt. Der
kirchlich-bürgerliche Mythos vom guten Ursprung und bösen Fall aller
ist eine Schutzmauer gegen diese Entdeckung und die in ihr liegenden
Konsequenzen.

Die kirchlich-bürgerliche Blindheit für den Gegensatz zwischen Reichen
und Armen, zwischen Dienern und Opfern des Mammon wurzelt
allerdings nicht bloß in einer reaktionären, auf die Herrschaft der
Privilegien bedachten Haltung. Sie erklärt sich ein Stück weit aus der
Tatsache, daß Jesus sich nicht nur mit den materiell Armen, sondern auch
mit den «geistlich Armen», mit den moralisch und religiös Verachteten
solidarisiert hat. Das bringt die erste Seligpreisung in der matthäischen
Fassung der Bergpredigt zum Ausdruck. Die Verachteten, in den Evangelien

häufig auch «Zöllner und Sünder» genannt, konnten durchaus
über materielle Güter verfügen und dennoch, in den noch nicht
eindeutig von Macht und Profitstreben geprägten gesellschaftlichen
Verhältnissen, hinsichtlich ihres Sozialprestiges zu den untersten Klassen
gehören. In den Kreisen der kleinen und «mittelständischen» Leute,
in denen Jesus sich bewegte, entsprangen die gültigen Maßstäbe oft
weniger der innegehabten wirtschaftlichen Macht als der Beobachtung
des Gesetzes. Art und Handhabung dieser Maßstäbe wurde von der
reformatorischen, insbesondere von der lutherischen Theologie treffend
als «Werkgerechtigkeit» charakterisiert. Ihre Bekämpfung entspricht
dem Wirken und Geist Jesu. Die reformatorische Theologie wird aber

339



zu einer bürgerlich-reaktionären, wo sie Jesu Kampf für die Gerechtigkeit
und gegen Herrentum und Mammon einstellt, um nur noch gegen

die Selbstgerechtigkeit zu kämpfen. Wie oft haben 1973/74 maßgebende
Mitglieder der Württembergischen Synode den für die Armen der Dritten

und Ersten Welt engagierten Studentengemeinden die matthäische
Seligpreisung der geistlich Armen zitiert und so interpretiert, als ob sie
Jesu Weheruf gegen die Profiteure des Mammons (Lukas 16, 13)
ungültig machen würde. Sie taten es, indem sie die Kämpfer für Gerechtigkeit

der Selbstgerechtigkeit bezichtigten. Wollen sich Kirchen und Theologie

auf den wirklichen Jesus von Nazareth berufen, dann müssen sie
an seinem Doppelkampf gegen «mammongerechtes» und gegen
«werkgerechtes» Verhalten teilnehmen. Sie werden dann den Glauben, die
radikale Absage an die Selbstgerechtigkeit davor bewahren, einfach
zur Hinnahme von Unrecht zu werden; ebenso einen Beitrag zu leisten,
daß der revolutionäre Klassenkampf nicht zu Personenkult und
Parteistrategie erstarrt.

Jesus setzt sich für die Bedrängten ein. Auch Bedrängte können
sich schuldhaft in Sünde verstricken. Der Einsatz für sie kann darum
auch aus der Vergebung der Sünden bestehen.3)

II
Die christliche Lehre von der Versöhnung spaltet sich bei der
Beantwortung der Frage, ob durch Jesus Christus faktisch alle Menschen
von Gericht und Verdammnis errettet werden. Einhelligkeit herrscht —
von einigen calvinistischen Gruppierungen abgesehen — darüber, daß
im Prinzip Christus alle Menschen von der Macht der Sünde, der Not
und des ewigen Todes errettet hat. Uneinig sind sich Theologen und
Christen darüber, ob diesem Prinzip subjektive Bedingungen auf Seiten
der Menschen entsprechen müssen. Die Richtung der «All-Versöhnung»
hebt die Größe der Gnade Gottes hervor, die durch kein subjektives
Verhalten oder Fehlverhalten der Menschen rückgängig gemacht werden

könne. Ihr widersetzt sich die Richtung, welche Kern und Stern
der christlichen Religion im Glauben und im Gehorsam gegenüber der
versöhnenden Gnade sieht. Die nicht akzeptierte Gnade beläßt den
Ungläubigen im Bereich des ewigen Gerichts und der ewigen Verdammnis.

Zwischen diesen Richtungen steht eine mittlere Tendenz, welche
die Frage nach der Zukunft der Nicht-Glaubenden offen läßt.

Die Gespaltenheit der Lehre von der Versöhnung reflektiert, wenn
auch sehr verzerrt, die Spannung zwischen den beiden Polen des
Evangeliums Jesu: zwischen seinem engagierten Einsatz für die Geringen

und gegen ihre Bedränger einerseits und seiner Nicht-Rache, der
Vergebung für seine Feinde andererseits. Wie ungeheuer die Spannung
zwischen diesen Polen ist, erhellt etwa die Differenz zwischen

340



Matthäus 25, 41-46 und Matthäus 5, 39: dort die Verfluchung, derer,
die die Geringsten übersehen haben, hier die Aufforderung, auf einen
Gegen-schlag zu verzichten. Noch stärker tritt die Differenz zwischen
Markus 9, 42 und Lukas 23, 34 hervor: dort das drastische Wort von
der grausamen Bestrafung derer, die einen dieser «Kleinen» ärgern,
hier die Bitte des gekreuzigten Jesus an seinen Vater, seinen Mördern
zu vergeben. Es wäre billig, mit einer Unechtheitserklärung der Spannung

dieser Worte aus dem Wege zu gehen, als ob die erste Reihe
einem orientalisch überhitzten Revanchismus angehörte, die zweite Jesus

zu einem großzügigen Dulder und revisionistischen Philanthropen
emporstilisieren würde. Die Texte der Evangelien lassen gewiß Sozialrevolutionäre

und pazifistische Strömungen ihrer Umwelt erkennen; sie
sind aber nicht als Kommentare dieser Strömungen abzutun, sondern
stellen darüber hinaus die Frage nach der Wahrhaftigkeit des Kampfes
für die Bedrängten und Geringsten und der Versöhnung der Sünder,
der wirklichen und nicht bloß in erbaulich pietistischer Sprache so
genannten. In ihrem Verweis auf das Reden und Wirken Jesu von Nazareth

skizzieren sie sogar eine Antwort auf diese Frage.
Jesu Kampf gegen die Bedränger muß um der Bedrängten willen

von seinen Nachfolgern übernommen werden. Er schließt die Bereitschaft

ein, die Strukturen, Normen und Traditionen politisch zu
verändern. Verzichten die Christen auf diese Bereitschaft, dann setzen
sie sich dem begründeten und Jesus dem unbegründeten Verdacht aus,
sie, bzw. Jesus würden karitativ geprägte und verbrämte Selbstbefriedigung

üben. Der persönliche und politische Kampf für Gerechtigkeit
unterhöhlt die Botschaft von der Versöhnung nicht. Im Gegenteil,

er ist ein Licht- und Brennpunkt der Versöhnung selbst. Er weist darauf
hin, daß Versöhnung von der Erneuerung der Einzelnen und der
gesellschaftlichen Strukturen nicht zu trennen ist.

Die Bedränger und Gewalttäter müssen entmachtet werden; Christen

wären unheimlich verbürgerlicht, wenn sie den Sozialrevolutionären

Hymnus der Maria (Lukas 1, 46-55) nur als liturgischen Ingreß
zur Christnachtfeier hören wollten. Die Entthronung der Gewalttäter
bedeutet aber nicht ihre Vernichtung, nicht ihren Ausschluß vom
mühsamen Weg, der die Menschen durch Klassenkampf und Versöhnungsbereitschaft

zur klassenlosen Gesellschaft, dem umfaßendsten Vorzeichen

des Reiches Gottes führt. Die Versöhnung und Vergebung ist wie
die Erweckung und Ermunterung zur Hoffnung eine Macht der
Befreiung. Sie führt auf den Weg zur Zukunft und gehört zur Zukunft.

Versöhnung und Nähe der Zukunft (des Reiches Gottes) bezeugen
sich durch Freundlichkeit mit allen Menschen (siehe Philipper 4,5).

341



Hunger und Durst nach Gerechtigkeit und der Kampf um deren
Stillung unterstehen noch den Bedingungen der Klassengegensätze, der
Klassenherrschaft und -Unterdrückung. Der Kampf muß sich darum
durch Beharrlichkeit auszeichnen, welche die Realisierung des Gebotes
der Freundlichkeit mit allen erschwert oder sogar verunmöglicht. Wo
jedoch der Klassenkampf im Horizont der Versöhnung gekämpft
wird, da wird niemals die Cäsarmaske Stalins die Freundlichkeit als
bourgeoise Tugend verlachen. Im Horizont der Versöhnung schreibt
Bertolt Brecht in den dreißiger Jahren:

Auch der Haß gegen die Niedrigkeit
Verzerrt die Züge.
Auch der Zorn über das Unrecht
Macht die Stimme heiser. Ach, wir
Die wir den Boden bereiten wollten für Freundlichkeit
Konnten selber nicht freundlich sein.

Der Vorblick auf den errungenen Sieg ergreift durch den busßfertigen
Rückblick auf die unvermeidliche oder schwer vermeidliche Härte und
Unfreundlichkeit im Kampf gegen die Niedrigkeit und Erniedrigung.
Wer so schreibt, hat dem Wahn abgesagt, Kampf und Erhebung der
Erniedrigten würde durch Freundlichkeit mit den Niedertretenden
überflüssig. Wer so schreibt, gibt aber insgeheim auch zu, daß Freundlichkeit

zuweilen schon im harten Kampf möglich und notwendig ist.
Es ist die Freundlichkeit, die nicht aus Angst oder Indifferenz gegenüber

dem Hohn der Herrschenden entsteht; vielmehr die Freundlichkeit
als Ferment im Klassenkampf, der mit der Niederringung des

Unrechts nicht auch den Menschen, der Unrecht tat, begräbt. Diese
Freundlichkeit ist ein direkter Reflex des «Liebgewinnens», das Jesus
mit einem unbekannten Reichen und Frager verband, noch mitten
im harten und damals erst noch erfolglosen Bemühen Jesu, ihn der
Machtsphäre des Mammon zu entreissen (Markus 10, 21).

Ulrich Hedinger

1. Gesetzesfrömmigkeit verband sich nach verschiedenen evangelischen Texten

mit der Bewegung der Pharisäer, die sich von der herrschenden Aristokratie

der Sadduzäer unterschieden, sich aber schließlich teilweise mit ihr
gegen Jesus verband. Indessen sind die neutestamentliohen Texte von einer
ungeschiohtlichen antipharisäisohen Tendenz durchzogen, die zu erkennen
wesentlich ist für einen fruchtbaren Dialog zwischen Juden und Christen.
2. Subtil ist Karl Barths Unterscheidung zwischen den Gestalten des
«Nichtigen»: der Sünde, des Uebels und des Todes (Kirchliche Dogmatik IM/3,
S. 352f; dazu U. Hedinger, Wider die Versöhnung Gottes mit dem Elend, 1972,
S. 49f.) Sie markiert zwar das Problem des Zusammenhanges zwischen Schuld
und Bedrängnis, stellt aber die traditionelle Lösung nicht wesentlich in Frage.
3. Vergleiche dazu U. Hedinger, Keine Differenz zwischen Sündern und
Bedrängten?; Zeitschrift Judaica, März 1976, S. 15ff.

342


	Versöhnung kontra Klassenkampf?

