
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 71 (1977)

Heft: 12

Artikel: Weihnachtspredigt

Autor: Traxel, Gerhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-142702

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-142702
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Losung und Hoffnung
Siehe, ich mach ailes neu!
Jesus kommt, wenn Zeiten schwinden.
Not und Tod, Schmerz und Geschrei,
wir in unsern Jahren finden.
Weicht! Denn unsre Losung sei:
Jesus macht doch alles neu.

Christoph Blumhardt
(Aus einem Neujahrslied 1887)

Weihnachtspredigt
«Geliebte, lasset uns einander lieben, denn die Liebe ist aus Gott, und
jeder, der liebt, ist aus Gott gezeugt und erkennt Gott. Wer nicht liebt,
hat Gott nicht erkannt, denn Gott ist Liebe. Darin ist die Liebe Gottes
in uns offenbar geworden, daß Gott seinen einzigen Sohn in die Welt
gesandt hat, damit wir durch ihn leben.» 1. Joh. 4, 7-9

Weihnachten als Festfeier ist bald wieder vorbei. Darin liegt auch etwas
Gutes. Uns könnte klar werden, daß es nicht in erster Linie darum geht,
das historische Ereignis der Geburt Jesu damals im Stall von Bethlehem

zu begehen. Der bekannte württembergische Theologe
Christoph Blumhardt schrieb einmal: «Ich glaube, unser erhöhter Herr
fragt nicht viel danach, ob wir seine Geburt feiern, ob wir das Kindlein
in der Krippe verewigen oder nicht. Ihm ist es nicht aüein das Wichtigste,

daß er einmal geboren ist, sondern daß er da ist, daß er nunmehr
eineWahrheit, eine Weltwahrheit und mit der Zeit durch das Evangelium
eine Menschenwahrheit ist: «Gott ist im Fleische». Das allein kann
die Menschheit und in der Folge auch das übrige Fleisch, die Erde, die
ganze Schöpfung in eine Höhe heben. «Gott ist im Fleisch.» In diesen
Worten ist tatsächlich das innerste Geheimnis des christlichen Glaubens

umschrieben. Die Menschwerdung der Weihnacht meint etwas
anderes als das kurze Gastspiel eines als Mensch verkleideten Gottes
auf Erden. So sehen wir es ja meist seit den Tagen unserer Kindheit,
und so hörte ich im Advent einen Prediger am Radio vom göttlichen
«Gast» reden. Seit dem 1. Weihnachten auf unserer Erde gilt es
vielmehr unwiderruflich: Dem innersten Geheimnis, dem Göttlichen,
begegnen wir im Leben, im Menschlichen, mitten im Leibe der Welt.
Nicht irgendwo außerhalb, in frommer Weltflucht! Dieses Leben, das

333



wir haben, diese Erde, die wir kennen, sie wurden gewürdigt, Träger
und Gestalt der göttlichen Gegenwart zu sein. Es gibt keine andere
Religion auf unserer Erde, in welcher solches dem Menschen jemals
gesagt worden wäre. Ich meine: wir könnten keinen größeren
Rückschritt machen, als wenn wir diese Botschaft heute wieder verleugnen
würden. Nicht wenige machen heute diesen Rückschritt. Sie sind
fasziniert von den Religionen des Ostens, Hinduismus und Buddhismus.
Dort stehen die verschiedensten Formen frommer Weltflucht und
Weltverneinung im Mittelpunkt. Und diese sind allemal, bei allem Wert und
aller religiösen Tiefe, ein Rückschritt hinter die Weihnachtsbotschaft:
«Gott ist im Fleische.»

Aber man muß sich doch fragen: warum machen viele Menschen
heute diesen Schritt hinter Christus und die Menschlichkeit Gottes
zurück? Was haben sie für Gründe? Sie sagen uns: «Die christliche Welt
ist ja doch nur noch ein einziges Gebilde von Machtinteressen, Besitz-
und Karrierestreben, Leistungszwängen und Vereinsamung des
Menschen. Da ist keine Liebe und keine menschliche Gemeinschaft darin.»
Deshalb suchen sie das Heil im Osten. Nicht, weil zuerst Buddha sie so
angezogen hätte, sondern weil unsere scheinchristliche Zivilisation sie
abgestoßen und enttäuscht hat.

Und dann stellt sich einem die Frage: Haben wir vielleicht
jahrhundertelang die Grunderkenntnis der Weihnacht: «Gott ist im
Fleische», bei uns mißhandelt? Haben wir mit der Weihnachtsbotschaft
alles Weltliche, Irdische so geheiligt, daß damit auch das menschliche
Herrschaftsstreben, das Besitzstreben, das Leistungsdenken und der
Egoismus geheiligt wurden? «Gott ist im Fleische», das wurde zu einer
frommen Legitimation unserer alten heidnischen Mentalität: zu
herrschen statt zu lieben, zu besitzen und zu haben statt zu sein und sich
hinzugeben. Der bekannte Psychologe Erich Fromm fragt darum: Sind
wir überhaupt in unserem Denken und in unserer Lebensweise jemals
wirklich christianisiert worden? Er bezweifelt das.

Die Weihnachtsbotschaft «Gott im Fleisch des Lebens, der Erde,
der Welt», kann tatsächlich so mißhandelt werden und ist in unserer
abendländischen Kultur auch so mißhandelt worden. Man hat immer
wieder übersehen, wie Gott ins Fleisch kommt. Er kommt nicht als
Einflußreicher, Herrschender und Besitzender in die Zentren der Macht.
Gott kommt nicht im Haben, Herrschen und Besitzen, sondern im
Hingeben, im Sein, in der Liebe. Das zeigt schon die Armut seiner Geburt
im Stall und die Anbetung der Hirten. Die ganze Lebenspraxis Jesu
demonstriert später diese innere Tendenz der Menschwerdung. Gott
identifiziert sich keineswegs mit unseren Herrschafts- und Besitztendenzen,

sondern er bringt eine andere Tendenz zur Geltung in unserem
Fleisch: die Liebe, die nicht besitzen, beherrschen und unterdrücken

334



will, sondern leben, sich hingeben und sein in der Gemeinschaft der
Menschen. Darin liegt das wahre Leben. Das ist eine Alternative zu den
herrschenden Werten in unserem eigenen Selbstbewußtsein und in
unserer Gesellschaft.

Lange Zeit haben wohl auch wir Christen gemeint, diese Liebe und
Gemeinschaft als Inbegriff des Lebens seien so etwas wie ein schönes,
rührendes Ideal, das man allenfalls zu Weihnachten jeweils wieder auf
den Altar stellt und feiert, aber es sei von vornherein unrealistisch im
Blick auf unsere Lebensgestaltung. Oder wir haben gemeint, Jesus
erledige das alles an unserer Stelle und für uns im Himmel, so daß wir
uns auf unserer Erde getrost an die anderen Prinzipien halten könnten

und daß das Vertrauen auf jene himmlische Liebe wohl auf dem
Sterbebett sein Recht und seine Bedeutung hätte. So gesehen, hätten wir
die Tendenz der Weihnachtsbotschaft in unserer christlichen Zivilisation

nie ernst genommen. Zu den eklatantesten Beispielen gehören
Kriegserlebnisse aus den beiden Weltkriegen wie jenes, das ich kürzlich
im Zusammenhang mit der Beerdigung eines Mitmenschen, der an
beiden Kriegen als Soldat teilgenommen hat, wieder hörte. In der Hl.Nacht
war für ein paar Stunden Waffenstillstand, man zündete diesseits und
jenseits der Front die Kerzen an den Weihnachtsbäumen über den
Schützengräben an und sang die alten Weihnachtslieder von der Liebe
Gottes in Christus. Am Weihnachtsmorgen ging das Feuer dann wieder
los, und man tötete weiter. Auch darum suchen viele junge Menschen
heute das Heil im Osten.

Es ist eine wirkliche Tragik: weil wir in unserer westlichen Zivilisation

und Lebenspraxis die Weihnachtsbotschaft verdreht haben,
machen viele heute einen Rückschritt hinter diese Botschaft von der
Gegenwart Gottes im Fleisch und suchen das Heil abseits der Welt im
Nirwana.

Liebe Gemeinde! Es gibt nur die Hoffnung, daß wir uns in der
christlichen Welt endlich bekehren zur wahren Tendenz der
Weihnacht. Einesder hoffnungsvollstenZeichen ist gegenwärtig dieBewegung
des Konzils der Jugend von Taizé. Hier fragt eine neue Generation,
wie die Weihnachtsbotschaft in unserer Welt gelebt werden kann. Tm
2. Brief an das Volk Gottes, den Frère Roger Schutz zusammen mit
Jungen aus allen Kontinenten bei den Armen in Indien geschrieben
hat, heißt es: «Ueber die ganze Erde verstreut, kann das Volk Gottes in
der Menschheitsfamilie ein Gleichnis des Miteinander-Teilens setzen.
Dieses Gleichnis wird genügend Kraft enthalten, sich so auszubreiten,

daß es Strukturen, seien sie noch so festgefahren, erschüttern und
Gemeinschaft in der Menschheitsfamilie schaffen kann.» Und nun
spitzt sich die Herausforderung zu: «Um das Volk Gottes in diese
Radikalität des Evangeliums hineinzunehmen, zögere nicht, wenn du,

335



jung oder alt, diesen Brief liest, aus deinem eigenen Leben durch
konkretes Handeln ein Gleichnis des Miteinander-Teilens zu machen, was
auch immer es dich kosten mag. Auf diesem Weg gehen dir in Asien
viele voraus, besonders unter den Armen.»

Im Mahl Jesu teilen wir heute auch miteinander Brot und Wein,
setzen wir das göttliche Gleichnis des Miteinander-Teilens, welches
Jesus auf Erden begonnen hat. Wir anerkennen damit die Gegenwart
Gottes in der hingebenden Liebe und geben uns selber hin. Vielleicht
fragen wir uns aus diesem Verständnis der Weihnacht heraus mit Roger
Schutz selber neu, wie wir die göttliche Liebe in unserem Alltag wieder
konkret leben können. «Denn wo die Liebe ist, da ist Gott», sagt
uns dieses Fest. Gerhard Traxel

Versöhnung kontra Klassenkampf?
Noch ist die Zahl der Christen Legion, welche die Botschaft von der
Versöhnung der Sünder durch Jesus Christus der Notwendigkeit des

wirtschaftlichen, politischen und geistigen Kampfes für eine humane und
gerechte Gesellschaft entgegensetzen. Sie lehnen diesen Kampf
insbesondere dann ab, wenn er von der Marxschen Erkenntnis durchzogen
ist, daß eine privilegierte Klasse noch nie freiwillig auf ihre Privilegien
verzichtet hat, daß das Ziel darum nur durch den Kampf der
unterdrückten Klassen gegen die herrschende Klasse zu erreichen ist. Sie
meinen, das die Sünder richtende und aufrichtende Kreuzes- und Oster-
geschehen mache den Klassenkampf überflüssig oder entlarve ihn gar
als vermessenes Unterfangen. Bewußt oder unbewußt übersehen sie die
Tatsache — oder schieben sie in den angeblich unwichtigen Bereich der
«Historie» — daß Jesu Kreuzigung selbst Moment des Klassenkampfes

ist. In der Ermordung Jesu triumphiert die mit der römischen
Besatzungsmacht kooperierende Klasse der aristokratischen Priester
(Sadduzäer) gegen die Armen, Bedrängten und Hoffenden. Freilich:
die Auferstehungs- und Pfingsterlebnisse der ersten Christen machen
den herrschenden Mächten ihren Triumph strittig.

In jüngster Zeit erkennen verschiedene kirchliche Gremien den
Zusammenhang zwischen der Botschaft von der Versöhnung und dem
Engagement für Gerechtigkeit. So wird versichert, daß erst der Kampf
gegen die Apartheid in der Südafrikanischen Union die Botschaft von
der Versöhnung glaubhaft mache. Indessen bestehen in der kirchlichen
Dogmatik und Mentalität noch hohe Sperren gegen die Realisierung
diesesZusammenhangs. Wieviele sozialethisch und sozialkritisch geprägte

Predigten werden seitJahren als «unchristliches», «politisches Gerede»
gebrandmarkt! Dabei muß die Botschaft von der Versöhnung unbe-

336


	Weihnachtspredigt

