
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 71 (1977)

Heft: 11

Artikel: Sabbatruhe und Chaos : Predigt über Joh. 5, 1-18

Autor: Stickelberger, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-142696

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-142696
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Sabbatruhe und Chaos
Predigt über Joh. 5, 1-18

Liebe Gemeinde!

Wir wollen versuchen, die eben gehörte Geschichte rückwärts zu
erzählen. Sie handelt an einem Sabat, dem Tag, der den Juden
mehr bedeutet als ein bloßes «Weekend». Wenn wir über die rigorosen
Sabbatvorschriften etwas überheblich zu lächeln pflegen, so dürfen wir
nicht vergessen, wie sie begründet sind. Die strikte Einhaltung des
Sabbats war für den Juden nicht lästige Pflicht, sondern freudiges
Bekenntnis zu Gott, der allein sein Volk trägt, heilt und erlöst. Der
Sabbat war ein Zeichen des Lebens und Ueberlebens, mit seiner
Beobachtung wahrte Israel seine Identität gegenüber Einflüssen und
Angriffen von außen. Zudem hatte der Sabbat eine soziale Seite, die die
gesamte Schöpfung umfaßte. Nicht nur die privilegierten Schichten,
sondern auch die Abhängigen, also auch die Fremdlinge und Sklaven
bis hinunter zu dem von Insekten und Schlägen geplagten Lastesel
sollten einmal pro Woche vom drückenden Arbeitszwang befreit werden.

Der Sabbat war Hoffnungszeichen auf endgültige Befreiung auch
der ärmsten und elendesten Kreatur. Warum? Weil dieser Tag daran
erinnerte, daß Israel ja selbst Sklave war im Lande Aegypten und daß
es von Gott mit starker Hand von dort herausgeführt wurde. Es geht
also beim Sabbatgebot um das Heiligste, um Gottes Gegenwart selbst
und gerade deshalb um das Naheliegendste, Weltlichste, Es wäre
nebenbei bemerkt für eine christliche Gemeinde ganz nützlich, im
Zusammenhang mit der sozialen Begründung des Sabbats über zwölf
autofreie Sonntage nachzudenken, wirtschaftliche und touristische
Einwände hin oder her!

Es war nötig, vom Sabbat etwas ausführlicher zu sprechen, um
jetzt die Straßenszene in Jerusalem besser zu begreifen. Da marschiert
also einer frisch-fröhlich mit einer durchgelegenen, speckigen Matratze
auf dem Buckel durch die feiertäglichen Gassen der Stadt! Das ist
schlicht Gotteslästerung, und daß sich einige Juden empören, ist
verständlich, schließlich regt man sich auch bei uns auf, wenn die öffentliche

Ordnung gestört wird. Für die Juden war die Störung massiv,
sodaß sich nun auf offener Straße ein kleines Verhör entspinnt, bei dem
auskommt, daß es sich beim Gesetzesbrecher um einen von schwerer
Krankheit Geheilten handelt. Den, der ihn geheilt und ihm befohlen
hatte, sein Bett aufzuheben und umherzugehen, kennt er nicht, kann
den Namen aber kurz darauf den Juden angeben, nachdem er von
Jesus im Tempel fast zufällig gefunden und angesprochen worden war.

Soweit der Fahndungsbericht, bei dem wir auch dann noch auf der

301



Seite der Juden stehen, wenn Jesus als der eigentliche Gesetzesbrecher
erkannt wird: er hat an einem Sabbat geheilt, mehr noch, er hat
angefangen, von Gott zu sprechen, hat ihn seinen Vater genannt und hat
sein eigenmächtiges Wirken als göttliches Wirken ausgegeben. Er hat,
was keinem Menschen zusteht, im Namen des Lebendigen Gottes
gehandelt. Und schon entsteht ein Streit über die Prioritäten: entweder
gilt nun der lebendige Gott, der Israel zu neuem Leben erweckt, der
den Hungernden Brot gibt, die Gefangenen erlöst, den Blinden die
Augen öffnet; oder es gilt der strenge Sabbat mit seinen unumstößlichen
Gesetzen. Beides, der lebendige Gott und der Sabbat, sind zwar eine
Einheit, das wissen die Juden wohl; aber sich zu dieser Einheit zu
bekennen hieße, Gott mehr zu gehorchen als den Menschen, an Gott zu
glauben als den Herrn auch über den Sabbat. So weit will man nicht
gehen. Mit Rücksicht darauf, daß der Mensch einen Herrschaftsanspruch

über andere Menschen hat, muß die Einheit gesprengt werden.

Man entscheidet sich gegen Gott und für den Sabbat, und das
heißt: für die Tradition, für das Gesetz, an das alle gewöhnt sind, für
Ruhe und Ordnung in der Regierung und auf den Gassen. Die Gewohnheit

hat sich ja bewährt und gibt den Bürgern Sicherheit; was einmal
festgelegt ist, soll nicht geändert werden. Das Ansehen Jerusalems als
Gottesstadt und Vorbild aller Völker steht und fällt mit der
Sabbatheiligung, und fast hört man jetzt, da man den Tod Jesu plant, heraus:
es ist unser Sabbat, w i r haben ihn gemacht; er gibt uns Stärke
und Sicherheit.

Das Beharren der Juden auf ihrer heiligen Ordnung sollte uns
nicht so fremd vorkommen. Verteidigt nicht in diesen Tagen die Zürcher

Kirche mit einer fast peinlichen Nervosität die Ordnungen und
Einrichtungen, die sie seit alters her hat und die ihr äußere Sicherheit
garantieren? Feiert sie nicht ihren höchst privaten Sabbat, indem sie die
Einheit von Kirche und Staat beschwört, wie sie seit Zwingli besteht?
Eine Trennung der Kirche von Gottes Heiligem Geist scheint ihr
erträglicher zu sein als eine Trennung der Kirche vom Staat!

Der Sabbat, sagt ein Ausleger, ist ein feineres Wort für Dinge, an
die man nicht rühren darf. Aber warum darf man an sie nicht rühren?
Warum muß man sie so ruhen lassen, wie sie sind? Warum ist einer ein
unerwünschter Mann, der die Sabbatordnung stört? Darum, weil dann
etwas auskommt, das eigentlich nicht ans Tageslicht treten darf; weil
hinter der von Gott abgetrennten Sabbatordnung sofort eine namenlose

Unordnung zum Vorschein kommt; weil die Ruhe, die da befohlen
ist, nur die Tarnung eines fürchterlichen Chaos ist, das geduldet wird;
weil da, wo man den Sabbat in eigener Regie und ohne den lebendigen

Gott feiert, Leben verhindert statt ermöglicht wird.
Das sind graue, theoretische Sätze. Sie bekommen Farbe, wenn wir

302



jetzt den Beginn unserer Erzählung betrachten. Wir kehren uns weg
vom Tempel und von der Sabbatruhe Jerusalems und wenden uns einem
Schauplatz zu, der zwar zur selben Stadt gehört, an dem aber von
Ordnung keine Spur ist. Es handelt sich um den Teich Bethesda, von
dem man sagt, er enthalte heilkräftiges Wasser und um den herum
fünf Hallen gebaut sind. In diesen lagert sich eine Unzahl von
Seuchekranken, Lahmen, BJinden, Vertrockneten. Sie alle starren auf die
Wasseroberfläche, ob sich da etwas bewege. Bei der ersten kleinen Welle
stürzt sich ins Wasser, wer kann, und der erste, der es erreicht,
wird angeblich gesund. Wir hören, daß Jesus, der eigentlich zu einem
Fest der Juden nach Jerusalem gekommen war, diese Stätte des Elends
aufsucht und dort eben jenen Mann auf der Matratze trifft, den wir
kennen. Auf die Frage, ob er gesund werden möchte, bekommt Jesus
statt eines freudigen Ja! eine Krankengeschichte zu hören, die der Lahme

wahrscheinlich schon tausendmal erzählt hat, immer in denselben
Worten und Wendungen: 38 Jahre liege ich auf meinem Bett, ich möchte

auch in den Teich, wenn sich das Wasser bewegt, komme aber immer
zu spät. Andere, die stärker sind, stoßen mich zurück, und ich habe
keinen Menschen, der mir hilft.

Es ist dieses Einzelschicksal, das das Elend aller an diesem Orte
sichtbar macht. Man stelle sich vor: 38 Jahre lang krank und die Augen
immer auf die Wasserfläche fixiert; bei der kleinsten Bewegung dann
das Stürzen und Boxen und Schreien, wie bei einer Schweinefütterung.
Es klingt absurd, fast sadistisch, daß der Mann jahrzehntelang nach
einem Ziel strebt, das er nicht erreichen wird. Noch lebt er, aber unge-
lebtes, langes Leben ist verstrichen; er wird alt, und der Zustand macht
ihn stumpfsinnig. Es ist noch Hoffnung in ihm, die ihn zum Wasser
treibt, aber sie gleicht mehr der Sturheit eines gefangenen Tieres,
das pausenlos mit dem Kopf gegen Gitterstäbe anrennt. Einen biblischen
Sisyphus haben wir vor uns, dessen Elend größer ist, als das des grie-
schen, da er ja nicht allein, sondern von Menschen umringt ist, die wohl
einmal hätten helfen können. Aber die Not führt offensichtlich nicht
immer zum berühmten Gemeinschaftserlebnis; die natürliche Gemeinschaft

besteht die Probe nicht, wie Helmut Gollwitzer sagt.
Wir haben zwei Schauplätze beschrieben. Der eine ist der der

Normalen, wo Ruhe und Ordnung oberstes Gebot sind, wo scheinbar alles
geregelt ist, damit man Mensch sein kann. Es ist die gesunde Welt. Der
andere Schauplatz liegt abseits der Sabbatruhe und bietet das Bild
eines chaotischen Durcheinanders. Aberglaube und Faustrecht beherrschen

die Szene, daß es einen graust. Es ist die kranke Welt. Sie hat
ihren eigenen Platz zugewiesen bekommen in den fünf Hallen beim
Teich Bethesda, abgetrennt von der gesunden Welt. Dort unten mögen
sich die Bedauernswerten in ihrem Elend wälzen. Mit der heilen Sabbat-

303



welt haben sie nichts gemein, sie sollen draußen bleiben. Es ist ihnen ja
nicht zu helfen, und zudem sind sie wohl selbst schuld an ihrer miserablen

Lage.
Und doch rücken durch das Auftreten Jesu diese beiden Welten

zusammen, wird uns der Schauplatz der Unordnung nun plötzlich
zu einem wahren Bild des Schauplatzes der Ordnung. Es ist, als ob
am Teich von Bethesda die Unordnung offen daläge, die unter der
Sabbatruhe Jerusalems verborgen ist, und spätestens jetzt wird die
Erzählung des Johannesevangeliums zum Gleichnis. So dicht rücken
die biblische Geschichte und unsere gegenwärtigeMenschheitsgeschichte
zusammen, so scharf tritt die Wahrheit über unser Leben hervor, daß
man fast zurückschreckt vor einer konsequenten Auslegung. Wenn wir
uns auch hüten müssen vor eilfertigen Identifikationen, so zwingt uns
doch Johannes dazu, unsere eigene, heile Welt kritischer zu betrachten
und zu fragen, ob sie am Ende nicht ganz nahe verwandt sei mit jener
unheilen Welt, in der das Leben sich sinnlos im Kreise dreht, in der das
einzige Ziel ein bißchen Brot oder Reis ist, in der Menschen von anderen

Menschen verbraucht, gefoltert und getötet werden. Nein, ich rede
nicht von den Terroristen. Ich rede von denen, die jetzt Angst haben
vor den Terroristen, von uns allen, die wir mit unserem Anstand und
mit unserer Sabbatruhe nicht wahrhaben wollen, daß wir eine eigene,
viel verhängnisvollere Art von Terror ausüben. Sehen Sie, in diesen
Stunden treten Krisenstäbe zusammen, die «rund um die Uhr» beraten,
wie man ein paar Verzweifelte, die diese Sabbatruhe gestört haben,
fangen und, wie ein Mann von der Straße sagte, «erschlagen» könnte.
Die Welt ist sauber aufgeteilt in Gesunde und Kranke, in Gerechte
und Ungerechte: hier die «solidarischen Demokraten» und Bürger, dort
die gejagten Verbrecher. Und wir sind schon so weit, daß man nicht
einmal mehr fragen darf, ob nicht vielleicht die von uns allen ängstlich
gehütete Sabbatruhe den Terror hervortreibt, ob nicht die verborgene
Selbstgerechtigkeit der Vielen der Grund des offenen Terrors der Wenigen

ist.
Aber wir sind nicht nur hier versammelt, um solche Entdeckungen

zu machen. Wir sind gerufen: die einen aus der Unordnung, die zu
groß ist, um richtig Mensch zu sein, die anderen aus der allzugroßen
Ruhe, die das Leben erstickt. Wir sind von Jesus gerufen: Willst du
gesund werden'? Merkwürdig, daß der Kranke am Teich diese Frage
gewissermaßen überhört, weil er mit einem solchen Wunder — dem
Wunder, daß sich alles ändert in seinem Leben — schon gar nicht rechnet.

Nun wird er aber von Jesus geheilt. Und wie er als Geheilter mit
seinem Bett durch Jerusalem geht, ein lebendiges Zeichen der
Auferstehung in der todverfallenen Welt, da nimmt man ihn ins Verhör,
als ob Gesundsein verboten wäre. Willst du gesund werden? Manchmal

304



sieht es aus, als ob wir es gar nicht wünschten, als ob uns Gottes gute
Lösung unangenehm wäre und uns das Arrangement der getrennten
Welten mehr zusagte. Wir ziehen diese unsere schlechte Lösung vor,
weil wir dann nichts zu verändern haben. Es gibt einen Widerstand
gegen Gottes Güte und eine Angst, der Wille Gottes möchte tatsächlich
geschehen in unserem privaten und öffentlichen Leben. Zudem sagt uns
die Resignation: Wir haben keinen Menschen, der uns hilft! In der Tat,
es gibt auch keinen solchen Menschen. Wie sollte ein Mensch aus eigener

Kraft den Tod überwinden können! Wir haben aber Jesu Ruf:
«Steh auf, hebe dein Bett auf und geh umher!» Das ist wenig, fast
nichts. Was nützt uns ein Wort und was unterscheidet es von der leeren
Phrase?

Ich kann Ihnen nicht beweisen, daß dieses Wort etwas nützt.
Dennoch haben wir uns hier wegen dieses einen Wortes versammelt. Nicht
wegen der Chagall-Fenster, die uns in ihrer Art auch etwas zu sagen
haben. Sondern wegen dieses Wortes, das uns befreit von abergläubischen

und tödlichen Zwängen. Während wir uns noch an unsere
Sabbatordnung klammern, während wir noch stumpfsinnig auf die Wasseroberfläche

starren, ob sich da etwas bewege, erreicht uns eine Stimme: «Steh
auf, geh mit deinem Bett umher, du bist gesund!»

(Predigt im Fraumünster vom 16. Oktober 1977)
Hans Stickelberger

Reisebericht aus Lateinamerika, Mai 1977
Von Hildegard GOOSS-MAYR

Die Verhaftung von Adolfo Perez Esquivel, dem Leiter der gewaltfreien

Bewegung in Lateinamerika (Servicio Paz y Justioia) in Buenos
Aires zu Ostern 1977 ist eine Herausforderung. Der entschiedene Einsatz

für die Durchsetzung der Menschenrechte wie der sozialen
Gerechtigkeit mit gewaltfreien Mitteln, wird mit dieser Verhaftung als
illegitim bezeichnet und trifft die Bewegung als Ganzes in
Lateinamerika, wie auch in Europa. In dieser Sicht, mit ethischer und
politischer Bedeutung, muß daher die Kampagne zur Freisetzung von
Adolfo Perez, die in Europa und in den USA auf breiter Basis
entfaltet wurde, verstanden werden. Als Antwort auf diese Herausforderung

soll das von Servicio für 1977 geplante Programm so tatkräftig
wie möglich verwirklicht werden.

Um den Mitarbeitern von Servicio in dieser schwierigen Situation
zur Seite zu stehen, unternahm ich diese Reise, die hauptsächlich drei
Ziele verfolgte:

305


	Sabbatruhe und Chaos : Predigt über Joh. 5, 1-18

