
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 71 (1977)

Heft: 10

Artikel: Vom Hüttenbauen zum Helfen : Evangeliumstext, zu lesen in Markus 9,
2-29

Autor: Ragaz, Leonhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-142687

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-142687
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Vom Hüttenbauen zum Helfen
Evangeliumstext, zu lesen in Markus 9, 2—29

1.

Die Geschichte von der Verklärung Christi ereignet sich zwischen
Cäsarea Philippi und Jerusalem. In Cäsarea Philippi hat Jesus erlebt,
daß ihm aus dem Munde des Jüngers, der die Andern vertritt, das bisher

nur ihm selbst offenbare Geheimnis seiner Berufung entgegenkam:
«Du bist Christus, der Sohn des lebendigen Gottes.» Er hat ihm
geantwortet: «Selig bist du, Simon, Jonas Sohn; denn Fleisch und Blut haben
dir das nicht offenbart,, sondern der Vater im Himmel.» Simon heißt
infolge davon Petrus, der Fels, «denn auf diesen Felsen (ohne Zweifel
ist damit nicht Petrus selbst, sondern sein Bekenntnis gemeint — es
heißt darum jetzt nicht Petrus, sondern Petra) will ich meine Gemeinde
bauen, und die Pforten der Hölle sollen sie nicht erschüttern.» Dieser
Gemeinde erteilt er die ungeheure Vollmacht, die in den Worten liegt:
«Ich übergebe dir die Schlüssel des Himmelreiches (das heißt des
Reiches Gottes). Was du auf Erden bindest, das soll auch im Himmel
(das heißt für Gott) gebunden sein, und was du auf Erden lösest, das
soll auch im Himmel (das heißt für Gott) gelöset sein.» Mit anderen
Worten: Er übergibt ihr, der Gemeinde, nicht speziell einer Gemeinde,
der römischen, die unerhörte Vollmacht und damit Aufgabe der
Steilvertretung Gottes auf Erden in der Vertretung seines Reiches, des Reiches

Gottes.
Mit diesem Erleben von Cäsarea Philippi, dort oben am Fuße des

Hermon, mitten aus der schwersten Anfechtung und dem tiefsten inneren

Kampf heraus, der Steigerung des Erlebens, von dem der
zweiundvierzigste Psalm berichtet, der dort entstanden sein soll, wird
Jesus auf den Gipfel der Geschichte gestellt, der Geschichte des Reiches
Gottes, aber auch der Geschichte der Welt, in jenes Geheimnis, das um
die Gipfel waltet und besonders um dieseen Gipfel, und dem wir mit
unseren reflektierenden Gedanken folgen weder können noch sollen.

Aber von diesem Gipfel steigt er selbst sofort herunter in die
tiefste Tiefe. Denn von diesem Gipfel aus erblickt er in der Ferne —
das Kreuz. Seine Berufung, nun durch das Bekenntnis des Petrus
bestätigt, nicht neu offenbart — sie hat sich schon im Erlebnis bei der
Taufe und in der Versuchung der Wüste kundgetan — ist ein Ruf zum
Kampfe, zum Kampfe mit Israel und seinen Führern. In diesem Kampfe
wird er zunächst unterliegen, um «in drei Tagen» die Auferstehung zum
Siege zu erfahren. Es ist der Weg von Jesaja dreiundfünfzig, der Weg
vom siegenden zum leidenden Messias. Diesen Weg zeigt er den
Jüngern, zu ihrem Schrecken, besonders dem des Petrus, der sich damit
sofort nicht als «Fels», sondern als «Satan», das heißt als Versucher,

269



darstellt. Und er macht sich mit ihnen auf nach Jerusalem — dem
Kreuze entgegen.

Auf diesem Wege geschieht das Erlebnis, das uns die Evangelien
berichten und das wir die Verklärung nennen. Es geht sinnvoll gerade
an dieser Stelle vor sich: zwischen der Erhöhung und der Erniederung.
Denn die Verklärung ist der Glanz der Erhöhung, der durch das Leiden

geweiht ist. Dieses Erlebnis findet auf einem «hohen Berge» statt,
auf den Jesus gestiegen ist, nur die drei «führenden» Jünger Petrus,
Jakobus und Johannes mit sich nehmend. Die Ueberlieferung meint,
wohl zu Unrecht, diesen Berg geographisch in dem Tabor zu erkennen,

der im Süden von Galiläa mitten aus der Ebene aufsteigt. Wo aber
auch dieser Berg geographisch zu finden sein mag, so hat er jedenfalls
vor allem eine geistige Bedeutung. Er liegt, geistig verstanden, über
der Geschichte, über der Reichgottesgeschichte und über der
Weltgeschichte. Er entspricht dem «hohen Berg», auf den in der Versuchungsgeschichte

der Satan (der «Teufel») Jesus geführt hat, aber als dessen
Gegenspiel: er ist der Berg, auf den Jesus geführt worden ist, weil er
die Versuchung bestanden und das abgelehnt hat, was ihm auf jenem
andern Berge der Versucher angeboten hatte.

An der geschichtlichen Tatsächlichkeit dieses Erlebnisses ist so
wenig zu zweifeln als an dem von Cäsarea Philippi oder dem der
Versuchung. Es ist nicht nur in festen geschichtlichen Umrissen berichtet,
sondern wir können es uns auch nicht aus dem Bericht der Evangelien
wegdenken. Aber es ist freilich in das Geheimnis gehüllt, das Geheimnis

des Gipfels, und der Bericht des Evangeliums ist gleich jener Wolke,

von der darin die Rede ist. Klar ist nur der Sinn: «Das ist mein
geliebter Sohn, auf ihn höret.» Es ist abermals und endgültig die
Bestätigung der Berufung Jesu. Und zwar nun in einer konkreteren Form.
Moses und Elias reden mit ihm: das ist das Zeichen, das den Sinn dieses
Erlebens ausdrückt. Jesus ist als Messias — und darin besteht der
Sinn des Messias — die Erfüllung Israels. In ihm vollendet sich Moses,

der Vertreter des Gesetzes: die Bergpredigt erfüllt das Gesetz vom
Sinai; in ihm aber auch Elias, der Vertreter der Prophétie: Jesus ist der
letzte und größte der Propheten und auch die Ueberbietung der
Propheten — aber auch die Wirklichkeit dessen, der das letzte Wort der
prophetischen Verheißung ist.

Es zeigt also dieses Erleben den Jüngern, wer Jesus ist, ihnen, die
noch von der Wolke des Schmerzes und Rätsels umhüllt sind, durch
das erzeugt, was Jesus ihnen über seinen Weg mitgeteilt hat. Sie sind
von dem, was ihnen nun, als starker Reflex des Erlebens Jesu, kund
wird, in heiligem Schrecken völlig überwältigt. Aus der Verwirrung

270



des Geistes durch diese Offenbarung kommt das Wort des Petrus:
«Rabbi (Lehrer, Meister), hier ist schön sein, lasset uns hier Zelte
errichten ('Hütten bauen'), dir eines, Moses eins und Elia eins.»

In diesem neuen Bekenntnis des Petrus drückt sich das ganze
tragische Mißverständnis der Geschichte der Sache Christi aus. Das durch
die Haltung des Petrus veranschaulichte Jüngertum, das wir als
Christentum bezeichnen dürfen, ist dadurch charakterisiert, daß es auf dem
Berg bleiben will. Und zwar im Genuß dessen, was Christus ist. Es
will sich darin vertiefen. Es «baut Hütten», Jesus eine, Moses eine und
Elias eine. Wie die Zelte in der üblichen Uebersetzung zu «Hütten»
werden, so die Hütten in Wirklichkeit zu Häusern, zu Festungen, zu
Mausoleen. Aus dem lebendigen Erleben der Vertreter des lebendigen
Gottes werden Religionen und Konfessionen, Tempel, Synagogen,
Kirchen, Kapellen. Aus Moses und Elias wird die jüdische Religion mit
Tempel und Synagoge, aus Jesus die christliche Religion mit Kirche
und Kapelle. Die lebendige Offenbarung Gottes, des Lebendigen, die
Christus bedeutet, wird zu einer Christologie ausgearbeitet, die selbst
auch eine solche «Hütte» darstellt, aber in der Gestalt eines riesigen
Domes mit oft recht labyrinthischen Gängen und Verästelungen, in
denen der wirkliche Christus oft schwer zu finden ist. Aus der frohen
Botschaft wird das Dogma und die Theologie und im Zusammenhang

damit die Gotteshöhe mit ihrer Luft der Freiheit weitgehend
ein Gefängnis der Geister.

Dabei stellt sich eine große und verwirrende Mannigfaltigkeit der
Auffassungen der Sache Christi ein. Man bleibt nicht dabei, bloß Jesus,
Moses und Elias je eine «Hütte» zu bauen; es wird dann auch dem
Petrus, dem Jakobus und dem Johannes eine gebaut: es kommt zu
einem petrinischen, einem jakobeischen, einem johanneischen und später

auch zu einem noch viel wichtigeren und zum Teil auch verhängnisvolleren

paulinistischen Christentum. Was in Christus die Eine Wahrheit

ist, und zwar eine Wahrheit, die mit der in Moses und Elias
erschienenen in einem lebendigen und untrennbarenZusammenhangsteht,
wird auf die verschiedenen «Hütten» verteilt, die natürlich zueinander
in ein Verhältnis der Konkurrenz treten, das zum Streite, ja Kriege
werden kann. Und dieses Hüttenbauen geht weiter— es führt zum
Kampfe der kirchlichen und theologischen Parteien, Richtungen,
Bewegungen — alles bis auf diesen Tag.

Unser Christentum ist sich aber des Falschen an dieser Grundhaltung

nicht bewußt, sondern hält sie im Gegenteil für das eigentliche
Ideal. Wenn Petrus erklärt: «Meister, hier ist schön sein, hier lasset
uns Zelte bauen», so meint er offenbar, es wäre schade ,wenn man sich
von dieser Höhe entfernte und in die Tiefe hinabstiege. Man gäbe
damit das Geschaute gleichsam auf. Das Richtige wäre, dieses Geschaute

271



festzuhalten, es in Gedanken weiter zu verfolgen, es zu genießen. Und
darin auch eine Vorzugsstellung zu haben. Denn den andern Jüngern
wäre ja dieses Schöne versagt — um von der Welt zu schweigen.

Das ist bis auf diesen Tag — wenn auch nun ein neuer Tag im
Anbruch ist — das, was das herkömmliche Christentum als die richtige
und höchste Jüngerhaltung betrachtet. Christus ist nach dieser
Auffassung eine Sache der Höhe, eine Sache der Bergbesteigung an einem
schönen Sonntag. Diese Sache muß von der Tiefe mit ihrem Alltag
ferngehalten werden. Sie darf nicht mit dem politischen und sozialen
Kampf verquickt werden. Sie stellt sich am reinsten in individueller
Frömmigkeit dar, in Theologie und Christologie, in der Sorge für die
persönliche Erbauung und das persönliche Heil oder auch — wie
gesagt — im Bau von« Hütten», von Kirchen und Kapellen.

So haben wir in der Offenbarung der Wahrheit, die Christus ist,
auf der einen Seite, und in dem Verhalten der Jünger auf der andern
die ganze Wahrheit und zugleich die ganze tragische Fehlentwicklung

der Sache Christi vor uns.

Dieser Sachverhalt tritt nun noch deutlicher, mit erschütternder
Deutlichkeit, hervor, wenn wir uns dem zweiten Teil, oder besser der
Fortsetzung unserer Geschichte zuwenden. Sie ist unermeßlich bedeutungsvoll

und unermeßlich aktuell. Jesus selbst will von dem Verweilen auf
dem Berge und von der ihm zugedachten «Hütte» nichts wissen. Er
führt die Jünger hinunter in die Welt, hinunter in die Tiefe.

Hier bietet sich ein aufregendes Bild. Eine Masse von Menschen
ist hier beieinander, versammelt um die drunten gebliebenen J ünger und
um eine Szene des Jammers, worin sich der ganze Jammer der Welt
verkörpert. Ein Vater, der von Jesus gehört, hat seinen einzigen kranken

Sohn hergebracht, in dessen Krankheit sich offenbar Taubstummheit
und Epilepsie verbinden. Da Jesus nicht da ist, wendet er sich an

seine Jünger. Sie müssen doch von ihm etwas gelernt haben; das
Geheimnis der Hilfe muß doch auf sie übergegangen sein. Aber er ist
schwer enttäuscht. Sie können nicht helfen. Vielleicht haben sie nicht
einmal das Bewußtsein, daß sie es sollten, daß sie es, als Jünger Jesu,
können sollten. Statt dessen zanken sie mit den ebenfalls anwesenden
Schriftgelehrten. Ueber was wohl? Vielleicht über die richtigen Methoden

der Hilfe oder über Jesus, über sein Wesen, seine Würde — über die
Christologie.

Ist das nicht ein gewaltig deutliches und ein gewaltig erschreckendes

Bild unserer Lage? Da ist die Welt mit der Not, die sich in dem
armen Sohne und seinem armen Vater darstellt. Ihre Not ist ja, wie wir
schon angedeutet haben, ein Bild der ganzen Weltnot, ihrer Krankheits-

272



not, ihrer religiösen Not, ihrer politischen und sozialen Not wie ihrer
ganzen Hilflosigkeit. Diese Not kommt zu Christus. Die Welt wartet
immer wieder auf Hilfe von dieser Seite her. Auch heute. Diese Not
schreit nach Christus. In der Hilfe für sie sollen die Jünger zeigen,
daß sie solche sind; sollen sie zeigen, was das bedeutet; sollen sie auch
zeigen, was Christus ist. Und die Welt ist enttäuscht.

Diese Jünger können nicht helfen, wissen nicht, wie sie helfen
sollten, wissen zum Teil nicht einmal, daß sie helfen sohlten. Diese
Junger streiten. Aber nicht gegen die Not der Welt, und damit gegen die
Welt als Welt, sondern sie streiten als Schriftgelehrte mit den
Schriftgelehrten; sie streiten den religiösen, theologischen, dogmatischen,
kirchlichen Streit, sie streiten den ewigen Streit der Christologie. Aber auch
wenn sie wirklich helfen wollten — und einige wollen das gewiß — so
können sie doch nicht helfen, so sind sie ohnmächtig. Warum?

Unter diese hilflose, aufgeregte, streitende Masse tritt Jesus. Und
was sagt er? Was tut er? Er schilt die Jünger. Er schilt sie, daß sie nicht
Glauben hätten. Den sollten sie vor allem haben. Ihnen den zu
geben, ist ja sein Trachten gewesen. Dazu hat er ihnen das Reich Gottes
verkündigt und gezeigt. Denn «das Reich Gottes besteht nicht in Worten,

sondern in Kraft», sagt Paulus in Jesu Sinne.* Dazu hätten seine
Taten sie fähig machen sollen. Er bricht in heilige Ungeduld aus: «O
ihr glaubenslosen Leute! Wie lange soll ich denn noch bei euch
sein? Bis wann soll ich euch ertragen?» Und er legt die Hand an und
hilft.

Hier liegt das Geheimnis. Es fehlt dem Christentum, das nicht
helfen kann, der Glaube. Nicht der Glaube zwar, an den man
gewöhnlich denkt, wenn man dieses Wort vernimmt, der theoretische Glaube,

daß es einen Gott gebe und daß Christus der Herr sei, aber der
praktische Glaube, daß Gott Wirklichkeit und Christus tatsächlich der
Herr sei, anders gesagt: der Glaube an das Reich Gottes und seine
Gerechtigkeit, an die Kraft und die Kräfte des Reiches Gottes. Darin wäre
ihm die Fähigkeit zur Hilfe gegeben. Darin läge die Stellvertretung
Gottes, die nicht nur dem einzelnen Jünger, sondern vor allem auch
der Gemeinde verliehen ist. Nicht nur kann diese selbst von den Pforten
der Hölle nicht überwunden werden, sondern sie kann ihrerseits — das
gehört ja dazu! — die Pforten der Hölle überwinden. In das Reich
Gottes ist die Kraft hineingelegt, nicht nur Schuld und Schicksal und
sogar den Tod, sondern auch Krieg, Kapitalismus und Prostitution, das

ganze Reich der Dämonen zu überwinden. In ihm ist auch die Lösung
des sozialen Problems gegeben. Aber diese Vollmacht muß im Glauben
erfaßt werden. Und daran fehlt es. Die Christenheit hat verlernt, an
diese ihr verliehene Vollmacht und diese ihr aufgetragene Aufgabe zu

Vgl. 1. Korinther, 20

273



denken. Sie hat droben auf dem hohen Berge theologische und kirchliche

Hütten gebaut und unten in der Tiefe theologischen und
kirchlichen Streit geführt. Was sie lernen muß, ist, daß sie helfen soll und
kann; was sie lernen muß, ist dieser Glaube an den wirklichen Gott
und sein Reich, an den wirklichen Christus und seine umfassende
Erlösung. Vor ihm gibt es kein Unmöglich. «Nichts ist unmöglich dem,
der da glaubt.»

Es ist unter dieser Verheißung nichts Phantastisches zu denken,
keine Forcierung Gottes durch eine Gebetsmagie, wie sie immer wieder
geübt wird. Der Glaube besitzt die Kraft und Vollmacht, von der Jesus

redet, nicht für die Willkür des Menschen oder gar für seine privaten
und kollektiven menschlichen Wünsche, sondern nur für die Sache Gottes

und ihre Notwendigkeit. Und das Wort Jesu ist, wie alle seine Worte,
eine Paradoxie, nicht ein dogmatischer Lehrsatz. Es will bloß auf die
Wunderkraft des lebendigen Glaubens eindringlich hinweisen. Es wäre
auch ebenso verkehrt, die Kraft dieses Glaubens sozusagen
quantitativ zu beurteilen. Denn es handelt sich nicht um einen in diesem
Sinne «großen» Glauben, sondern, wie Jesus im gleichen Zusammenhang

anderwärts* sagt, um einen Glauben in der Größe des Senfkorns.
Du versetzest nicht die Berge der Welt, wenn du ihnen gleichsam
Berge des Glaubens entgegenstellst, sondern du versetzest sie durch
die qualitative Kraft des Senfkorns — wenn du diesen Glauben
festhältst, wenn du dein Vertrauen nicht wegwirfst.** Alle Berge der
Wdlt, die versetzt worden sind, sind auf diese Weise versetzt, das hdßt
weggeräumt worden.

Am wenigsten wäre irgend ein Pochen auf den Glauben am Platze.
Es gehört vielmehr in diesen Zusammenhang das Wort des Vaters, das
im Berichte ein «Schrei» heißt: «Ich glaube, Herr, hilf meinem Unglauben!»

Die Verheißung gilt nicht dem hochmütigen, sondern dem
demütigen Glauben, nicht dem «starken», sondern dem «schwachen»
Glauben, dem Glauben, der weiß, daß er schwach ist, sich aber darum
nach der Kraft Gottes, der Kraft Christi, ausstreckt. Und nicht
umsonst!

4.

Was die heutige Jüngerschaft, und mehr oder weniger die Jüngerschaft
aller Zeiten, an dieser Aufgabe verhindert hat, ist auch noch ein anderer
Fehler, der uns aus unserer Geschichte entgegentritt. Wir kehren einen
Augenblick zu dem Verhalten der drei Jünger zurück, die mit Jesus
auf dem hohen Berge gewesen sind. Es zeigt sich beim Abstieg, daß
sie das, was Jesus ihnen zu Cäsarea Philippi von seinem Getötetwerden,

* Matthäus 17, 20
** Vgl. Hebräerbrief 10, 35 ff

274



wie von seinem Siege und damit von seiner Messiasberufung gesagt
hat, doch nicht recht verstanden haben. Sie haben das Leiden des Messias

noch nicht verstanden und damit auch nicht seinen Sieg. Sie haben
auch ein schablonenhaftes Bid davon im Kopfe: Sie meinen, es müsse
zuerst, wie ja die Juden bis auf diesen Tag erwarten, Elias kommen,
bevor der Messias kommen könne. Sie merken aber nicht, daß in
Johannes dem Täufer Elias ja schon gekommen ist. Es fehlt ihnen der
Blick für Gottes lebendiges Walten im Geschehen; es fehlt ihnen das

Auge für die «Zeichen der Stunde». (So muß es ja heißen.) Das ist es,

was auch unserem Christentum und unseren Kirchen vorzuwerfen ist.
Sie werden vom wirklichen Glauben abgehalten, weil sie das Leiden
fürchten, das mit der Glaubenstat verbunden ist, weil sie nur an den
siegenden Messias glauben, weil sie weder das Wort vom Sterben Christi
noch das von seiner Auferstehung verstanden haben — trotz aller
theologischen Vertiefung und aller Christologie. Und weil sie nicht den
lebendigen Gott kennen, von ihm vielleicht gerade durch Theologie und
Christologie abgelenkt; weil sie nicht sehen, wo er steht; weil sie nicht
hören, wo er ruft. Denn nur auf solches Sehen und Hören kann
lebendiger Glaube antworten, wie auch nur solcher Glaube sehen und
hören kann. Und nur solcher Glaube vertreibt die Furcht.

Wenn unser Christentum wieder aus solchem Glauben heraus
wirkte, wenn es in solchem Glauben mit Gott Taten täte, Taten aus
der von Gottes Auftrag und Verheißung erfüllten Situation, dann würde
die Welt wieder an Christus glauben. Kein Religionsunterricht, keine
Wiedereinführung des apostolischen Glaubensbekenntnisses und
kein Bibelbetrieb helfen dazu. Nicht nach Credoglauben verlangt die
Welt, sondern nach helfendem Glauben, nicht nach Religion und
Christentum, sondern nach Gott und Christus. Sie ist außerordentlich bereit,
Christus zu sehen und zu bekennen, wenn er auf diese Art bezeugt
wird. Um diesen Glauben müssen wir ringen. Wir müssen das tun in
der tiefen Erkenntnis, daß er uns fehlt, daß das uns fehlt. «Diese Art
wird nicht ausgetrieben denn durch Gebet und Fasten» — denn durch
eine echte Buße und Sammlung auf Gott hin. Diese aber hat große
Verheißung. Und nichts ist unmöglich dem, der da glaubt.

Das ist auch der allein zum Ziele führende ökumenische Weg, das
heißt: der Weg zur Einigung, zur Ueberwindung der christlichen durch
das christologische Hüttenbauen und das Streiten um die Christologie
entstandenen Zerrissenheit. Diese Ueberwindung wird nur geschehen
durch Ueberbietung. Sie wird nicht erreicht dadurch, daß die einzelnen

«Hütten» bloß sich bemühen, die anderen «Hütten» auch zu
dulden, also durch das, was man Toleranz nennt. Denn es ist lebendiger
Wahrheit eigen, daß sie nicht bloß eine Wahrheit, sondern die Wahrheit
sein will. Im Bereiche der bloßen Christologie entsteht darum immer

275



Streit. Der Glaube, der sich auf sie bezieht, wird immer zur Zerreißung
führen. Nur der Glaube, der sich auf den Kampf um das Reich mitten
in der Welt und gegen die Welt bezieht, nur der im tiefsten Sinne
praktische Glaube überwindet, wie er die Welt überwindet, so auch die
Zerreißung der Wahrheit. Denn er allein hat es mit dem Einen Gott zu
tun, dem Einen Christus, die Einigung schaffen.

Wie denn, soll Christologie ganz unnötig, ja falsch sein? Soll es

ganz falsch sein, sich über Christus Gedanken zu machen? Und soll
das Hüttenbauen unbedingt falsch sein? Darf es nicht Unterschiede und
Mannigfaltigkeit in der Art geben, wie die Jünger Christus und seine
Sache verstehen und im Tun vertreten? War es nicht nötig, daß die
Jünger auf dem hohen Berge weilen, Jesus inmitten von Moses und
Elias sahen und die Stimme Gottes hörten, die ihnen sagte, was Jesus
sei.

Wir antworten: Gewiß, das war nötig und wird immer wieder
nötig sein. Nur von dem, was auf dem hohen Berg geschaut und gehört
wird, geht die Kraft aus, die in der Tiefe hilft. In diesem Sinne muß
Gotteserkenntnis sein. Aber sie darf nicht eine Sache für sich bleiben,
in der man ausruht, in der man die Weltnot vergißt, über die man
Christologien ausdenkt, über die man dann auch — und das
notwendigerweise! — streitet. Sondern es muß von dem hohen Berge in die
Tiefe gehen. Und was die «Hütten» betrifft, so müssen sie «Zelte» sein,
und zwar nun Zelte, die man wieder abbricht. Sie müssen Versuche sein,
Gottes und Christi Wesen in Gedanken und Tat zu fassen, Versuche,
die sich bewußt sind, bloß Versuche zu sein, Versuche, die sich nicht
statisch befestigen oder gar versteifen, sondern immer bereit sind,
abgebrochen zu werden, wo der Lebendige zu neuer Erkenntnis und neuer
Tat ruft.

Die Christologie, so verstanden, ist recht und nötig. Aber sie muß
von dem hohen Berge in die Tiefe hinunter. Und — das ist nun die
andere wichtige Seite dieser Wahrheit — erst in der Tiefe erwahrt sie
sich ganz. Im Reiche des Denkens und Genießens bleibt sie immer
eine Unwirklichkeit, erst im Reiche des Glaubens, der sich als Tat
verkörpert, wird sie selbst echter Glaube. Der echte Glaube ist unter uns
so schwach geworden, weil er sich nicht in die Tiefe wagt. Erst in der
Tiefe, erst in der Anstrengung des Helfenwollens, erst in «Gebet und
Fasten» würden wir wieder so recht erleben, was Christus ist und darin
das Streiten und die «Hütten» vergessen. Das ist die wunderbare
Wechselwirkung zwischen Erkenntnis und Tat im Reiche Gottes.

So zeigt uns diese Geschichte auf unvergleichliche Weise die
Fehlentwicklung der Sache Christi, aber auch den Weg zu Christus
zurück und mit Christus vorwärts: in die Welt, in das Reich, in die Not,
in die Hilfe. Nichts ist aktueller als sie. Leonhard Ragaz

276


	Vom Hüttenbauen zum Helfen : Evangeliumstext, zu lesen in Markus 9, 2-29

