
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 71 (1977)

Heft: 9

Artikel: Die Brotfrage (II. Mose 16, 1-4)

Autor: Sonderegger, Hugo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-142675

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-142675
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Brotfrage
II. Mose 16, i

Die Israeliten haben ihre ersten Erfahrungen mit der Freiheit gemacht.
Sie sind in die Wüste vorgedrungen und haben nichts mehr zu trinken.
Sie stoßen endlich auf einen See, doch sein Wasser ist bitter. Aber
durch ein Wunder wird es genießbar. Und wieder geht's durch die
Wüste! Eine Oase, Elim, mit zwölf Queillen und siebzig Palmen nimmt
sie auf, «und sie lagerten sich daselbst am Wasser». Und ein drittes
Mal müssen sie in die Wüste hinaus, diesmal in die große Wüste Sin.
Sie haben alles noch vor sich. Hier erfahren sie etwas, das ihnen bis
zur Stunde erspart geblieben war, den Hunger. Der Reiseproviant, den
sie etwa mitgenommen haben mochten, ist aufgezehrt. Zwar hätten sie
von Anfang an wissen können, daß es aus ist mit der Freiheit, wenn
man sich auf den Weg macht zum Gelobten Land und unterwegs nichts
bekommt. Aber sie werfen Mose und Aaron vor: «Ihr habt uns in
diese Wüste herauf geführt, um diese ganze Gemeinde Hungers sterben
zu lassen.»

Bedeutet denn der Marsch in die Freiheit die Auslieferung an die
Vogelfreiheit, an alle Feinde, den Hunger, den Durst, die Sonnenglut, die
Sandstürme? Soll der Marsch in die Freiheit den Menschen zeigen, wie
gewaltig ihre Abhängigkeit ist?

Manna, Brotfrage! Dem sagt man heute Wirtschaftsfrage.
Die Wahlkämpfgespräche in Deutschland vor wenigen Wochen

waren zum großen Teil Wirtschaftsdebatten. Die Regierungen werden
an den Einkaufstaschen der Hausfrauen getestet. Die Regierungen
stehen und fallen mit den Lebensmittelpreisen. Das ist immer schon so
gewesen. «Da murrte die ganze Gemeinde Israels wider Mose und
Aaron in der Wüste.» Wir haben es in diesem Jahr in Polen gesehen:
sogar im totalitären Staat bedeutet die Hebung der Lebensmittelpreise
Revolte; und man weiß es von südamerikanischen Staaten. Der Hunger
ist der gefährlichste Unruhestifter der Menschheit. Man begreift die
Angst der Regierungen vor den trostlosen, verzweifelten Augen der
Hungernden, aber auch ihre Furcht vor den mißtrauischen Blicken
derer, die einen etwas höheren Standard bekommen haben und darauf
nicht mehr verzichten wollen.

In der hochindustrialisierten Welt, in der wir leben, ist das Brot
abhängig vom Arbeitsplatz. Ein Erntedankfest bedeutet heute für
Millionen Menschen die beklommene Zufriedenheit, vieUeicht sogar
Dankbarkeit dafür, daß sie Arbeit haben. Und jetzt ist's ja wieder so
weit wie zu den Heilszeiten Adolf Hitlers: Arbeitsbeschaffung für die
Schlachtbank, der Griff nach der Waffenrüstung, um das Brot, die

225



Arbeitsplätze zu sichern und damit natürlich auch den eigenen Sitz
in der Regierung.

Nur kommt heute dazu, daß wir die Waffen exportieren,
und was für Waffen! Der französische Präsident ist diese Woche vom
Wunderland aus «Tausend und eine Nacht» zurückgekehrt. Wie ein
Weihnachtsmann bringt er seinem Volk, seinen Arbeitern und
Angestellten, für 20 Milliarden Schweizerfranken Aufträge an die
französische Industrie. Frankreich wird in Persien u. a. acht Atomkraftwerke

aufstellen. Es gehört zum faustischen Pakt der friedlichen
Ausnützung von Kernenergie, daß sie das Material zur Produktion von
Atomwaffen liefert. Das Internationale Friedensforschungsinstitut in
Schweden, an welchem Fachleute aus aller Welt arbeiten, hat Berechnungen

bekannt gegeben, wonach in neun Jahren 35 Staaten
Atomwaffen produzieren können. Wird man es in schweizerischen Militärkreisen

aushalten, nicht erneut wenigstens nach Atomartillerie zu rufen,
wie das in den sechziger Jahren der Fall gewesen ist? Liebe Gemeinde,
ich bilde mir ein, jetzt nicht politisch zu reden, ich denke an eure
Kinder und eure Enkel. 1985 35 Staaten im Besitz der Atombombe!
.Wir Industrieländer exportieren den Atomtod, der auf uns zurückfallen
wird. Wir kaufen uns Brot mit der Valuta von Tod und Taumel, von
Gewalt und Leid, von kurzschlüssigem Denken und oberflächlichem
Behagen. Wie sehr sind wir zurückgeworfen in unserem Denken! 1945,
nach dem Abwurf der ersten Atombomben auf diese Erde, sagte man:
«Nie wieder! Hiroshima kann nur ein Warnsignal sein, das rettende
Warnsignal. Das Geheimnis hüten!» Heute betreibt man Ausverkauf
mit der Kernspaltungs praxis.

Die Kinder Israels wandern in die Freiheit; da fällt sie auf ihrem
Marsch die Brotfrage an wie eine Lähmung. Sie konnten ja wirklich
nicht auf die Länge Vorräte mitnehmen. Es gab damals in Aegypten
noch keine Verpackungsindustrie. Wir können in märchenhafter Weise
aufbewahren, konservieren, nicht nur Nahrung, das gottlob auch,
sondern Kulturgüter. Die schönsten Mozartkonzerte von den bedeutendsten

Dirigenten, den bestgeschulten Orchestern und den brillantesten
Solisten gespielt, können wir uns erhalten. Die Bewegungen
hervorragender Schauspieler, Tänzer und Sportler im Film, die Stimmen
bedeutender Menschen auf dem Tonband, alles wissen wir zu bewahren,
nur das Leben, nur den Frieden nicht. Wir leben faktisch in der
unsichersten Epoche der Menschheitsgeschichte, vielleicht deshalb, weil
die Menschen noch nie so viele Sicherungen in ihren eigenen Händen
hielten. Denken wir an die Medizin, an die technischen Schutzeinrichtungen

gegen die Naturkräfte, an die militärische Abwehr! All das läßt
bei uns den Trugschluß auf eine Selbstsicherung und eine Unabhängigkeit

zu, die Gott und Glauben und Gebot überflüssig machen. Wir

226



haben vielleicht einen Grad von Selbstschutz erreicht, der nicht mehr
zum Menschen paßt, der den Menschen korrumpiert. Der autarke
Mensch, der mit dem Leben selbst fertig zu werden meint, verliert
seinen Verstand, wird zum himmelstürmenden Titanen und stürzt zu
Tode.

«Da sprach der Herr zu Mose: Siehe, ich will euch Brot vom
Himmel regnen lassen, dann mag das Volk hinaus gehen und sich
Tag für Tag seinen Bedarf sammeln. Damit will ich sie auf die Probe
stellen, ob sie nach meiner Weisung wandeln wollen oder nicht.» Tag
für Tag bekommen sie ihre Nahrung. Die Kinder Israels erhalten nur
das für den augenblicklichen Bedarf Erforderliche, das tägliche
Brot, um das uns Jesus im «Unser Vater» hat bitten lehren. Das Volk
Israel wird in der Wüste auf eine unerhörte Glaubensprobe gestellt.
Es soll Gott zutrauen, daß er morgen auch wieder geben wird, gegen
alle Erfahrungen, die wir Menschen kennen, die wir gemacht haben,
von denen wir wissen. Und zugleich ist das, was die Juden in der Wüste
erfahren, eine eindrückliche Erziehung zur Freiheit. Wer glaubt, ist
frei. Oder sagen wir es bescheidener: sooft wir glauben, weht uns der
Geist der Freiheit an. Wer aber glaubt, wer von uns zehnfach
Versicherten? Und schließlich ist das, was den Juden in der Wüste mit
diesem Manna Tag für Tag zugemutet wird, eine unüberbietbare
Schulung zur Brüderlichkeit. Es heißt später im 16. Kapitel: «Und das
ist's, was der Herr gebietet: sammelt davon (vom Manna) ein jeder,
soviel er braucht; einen Gomer auf den Kopf sollt ihr nehmen, nach
der Zahl eurer Seelen, ein jeder für seine Zeltgenossen. Und die Israeliten

taten so und sammelten, der eine mehr, der andere weniger. Als
man es aber mit dem Gomer maß, da hatte der, der viel gesammelt
hatte, keinen Ueberschuß, und der, der wenig gesammelt hatte, keinen
Mangel. Ein jeder hatte gesammelt, so viel er brauchte.» Der Mensch
wird eingeübt im Gedanken, daß er nicht mehr habe und nicht
mehr brauche als der andere. Da, in der Wüste, leuchtet etwas vom
Reich Gottes auf. Sammeln ohne Raffen, Nachbarschaft ohne Neid,
Haben ohne Ueberheblichkeit. Aber eben, es blitzt nur auf,das Reich
Gottes. «Dann sprach Mose zu ihnen: Niemand hebe etwas davon bis
zum Morgen auf! Aber sie gehorchten Mose nicht, sondern etliche
hoben bis zum Morgen davon auf; da verfaulte es und wurde voller
Würmer und stinkend. Mose aber ward zornig über sie.» Die Juden
sind auch in der Glanzzeit des Exodus, des Auszugs aus Aegypten,
wo ihnen Gott so nahe war, Menschen gewesen wie wir, nämlich
Schwererziehbare. Es ist ja auch schwer, sich an den Unsichtbaren zu halten,
als ob man ihn sähe.

Darum schließt unser Kapitel mit dem Sabbat, gleichsam einer
Erziehungshilfe zum Leben. Und wiederum spricht Mose: «Heute ist

227



ein dem Herrn geweihter Ruhetag, heute werdet ihr auf dem Felde
nichts finden. Sechs Tage sollt ihr es sammeln, aber am siebenten ist
ein Ruhetag, da gibt es keines.» Am siebten Tage aber gingen etliche
hinaus, um zu sammeln, doch sie fanden nichts. Da sprach der Herr
zu Mose: «Wie lange weigert ihr euch, meine Gebote und Weisungen
zu halten. Seht, der Herr hat euch den Ruhetag gegeben, darum gibt
er euch am sechsten Tag Brot für zwei Tage.» Hier wird das Sabbatgebot

ganz aus der Wüstenwanderung heraus erklärt. Das ist sonst
im Alten Testament nicht so. Der Sabbat wird einerseits in Zusammenhang

gebracht mit der Schöpfung: am siebenten Tage ruhte Gott, das
heißt er fuhr nicht weiter mit der Erschaffung von Geschöpfen, sondern
er blieb beim Menschen als dem obersten Geschöpf, der Krone der
Schöpfung. Er will beim Menschen sein und er will den Menschen als
seinen Partner. Darum soll der Mensch seinerseits diesen Tag heilig
halten, ruhen und seines Gottes gedenken. Die andere Begründung des
Sabbats ist die sozial-menschliche: auch dein Sohn und deine Tochter,
der Sklave und die Sklavin, der Fremdling innert deiner Tore, auch
dein Ochs und dein Esel, die übrige Kreatur, die der Mensch
domestiziert, alle sollen sie ruhen dürfen. Hier aber wird das Sabbatgebot
ganz aus dem Exodus, aus dem Auszug motiviert.

Die Juden brauchen für ihren Durchzug durch die Wüste ein
grenzenloses Vertrauen, so grenzenlos, wie die Wüste grenzenlos ist,
sonst kommen sie nicht durch, sonst verhungern sie. Euer Brot, eure
Wegzehrung hängt an eurem Vertrauen, den Glauben einzuüben, soll
der Mensch etwas von seiner Zeit an Gott abgeben. Der Sabbat als
ein Zeichen, daß Gott zu uns gehören will und wir zu ihm gehören.
Die besondere Zeit des Sabbats als Signal dafür, daß alle Zeit Gottes
Zeit ist. Zeit mit Gott, auch die Zeit mit Arbeit, die Freizeit, die Nacht
und der Tag, die Jugend und das Alter, die Zeit des Erfolges und der
Enttäuschung, die Jahre des Glücks und des Leides.

Sabbat und Brot! Jesus sagt, der Mensch lebe nicht vom Brot
allein, sondern von jedem Wort, das aus dem Munde Gottes kommt.
Wir Menschen leben von dem, was Gott mit uns vorhat, allem zum
Trotz, was dagegen ficht. Der Sabbat will uns Ruhe geben, damit wir
wieder nach vorn blicken können, wieder Offenes vor uns sehen, wenn
die Woche alles verschlossen und verriegelt hat, sodaß man müde,
verdrossen und mutlos an ihrem Ende angelangt ist. Der offene Ausblick,
die Hoffnung ist es, die uns immer wieder zu Menschen macht
und nicht nur zu Essern, zu Verdauenden und Schläfern.

Das Mannawunder ist die heutige Textgeschichte gewesen. Brot,
Wirtschaftsprobleme, Arbeitsplatzsicherung, Arbeit und Brot durch
Herstellung von Atomenergie, das ist die heutige Aktualisierung der
Mannageschichte. Liebe Gemeinde, wir sind an eine ungeheuerliche

228



Grenze gelangt. Man hat den Eindruck, daß wir uns wirklich nicht
mehr zu helfen wissen. Nur Brot vom Himmel kann uns retten. Dieses
Brot aber liegt ganz allein in Gottes Händen. Wie aber geschieht dann
Rettung? Das Christentum hat nie ein Hehl daraus gemacht, daß der
Tod des einzelnen Menschen und das Ende der Geschichte zum Gesamtbild

des Lebens gehören, so wie Christus in seinem Menschsein Tod
und Ende erfahren hat. Das Christentum hat aber auch nicht
verschwiegen, daß der Tod und das Ende Provisorien sind und keine Ewigkeit

beanspruchen können, weil sie überwunden sind von Christus,
dem Auferstandenen, und weil alle Weltenden überboten werden vom
kommenden Gott und seiner Herrschaft. Der Tod und das Ende können
die Pläne Gottes nicht aufheben. Tod und Ende sind nur Veränderung,
Bestandteil eines Verwandlungsprozesses auf das Ewige hin.

Wenn man selbst am vollen Tisch sitzt wie wir, ist es nicht
bequem, aber doch nötig zu sagen, daß der Mensch nicht allein vom Brot
der Erde lebt. Christus ist in die Welt gekommen als das wahre Brot
vom Himmel, als die Speise, die nicht verdirbt und nicht verdorben
werden kann. Speise für unsere Zeit und alle Zeit.
(Großmünsterpredigt vom 10. Oktober 1976) Hugo Sonderegger

HELMUT GOLLWITZER

«Ohne Waffen leben»
Hallenveranstaltung der Kooperation «Frieden, Abrüstung, Versöhnung»

am 9. Juni 1977 auf dem 17. Deutschen Evangelischen Kirchentag in Berlin

Im Dezember 1975 hat die Weltkirchenkonferenz in Nairobi ein Anti-
Militarismus-Programm beschlossen, nach dem Anti-Rassismus-Programm

der vergangenen Jahre, das schon ziemlich viel Wirbel bei uns
ausgelöst hat. Das Anti-Militarismus-Programm hat bis jetzt keinen
Wirbel ausgelöst. Diese Versammlung soll dazu beitragen, daß der
endlich entsteht. Es wird genannt das «unbekannte» oder auch das
«ungeliebte» Programm. Unbekannt, weil zum Beispiel der größte Teil
von euch hier es kaum je gelesen haben wird, obwohl alles, was wir
jetzt sagen, eigentlich voraussetzt, daß euch die Fakten vor Augen
stehen, die in diesem Programm zusammengedrängt aufgezählt werden,
um zu beweisen, welche Gefahr das, was dort als Militarismus bezeichnet

wird, heute für die Menschheit darstellt. Und das «ungeliebte»
Programm — nun, dies hat Gründe, die uns alle treffen, wie wir gleich
sehen werden.

Dieses Programm ist nicht bloße Fortsetzung der Friedensappelle
der Kirchen. Alle Kirchenleitungen, der Papst, die Oekumene haben

229


	Die Brotfrage (II. Mose 16, 1-4)

