
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 71 (1977)

Heft: 3

Artikel: Menschenrechte - heute und morgen : Berlin-Patmos am 7. Dezember
1976 zum Abschied von Bischof Kurt Scharf

Autor: Gollwitzer, Helmut

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-142635

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-142635
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


still beiseite stehen, wir wollen uns durch dich beunruhigen, vertiefen,
führen und auch trösten, ermuntern, erwärmen lassen, der du uns einzigartig

zeigst, wie eine in der Gegenwart verkannte, verhöhnte, zertretene
Sache doch groß werden kann, wenn sie nur echt und lauter ist. Wir wollen

jetzt keine pompösen Jubiläumsreden halten und Jubiläumsartikel
schreiben — obschon, wenn einer von uns dazu berufen ist, er ein gutes
Werk tut, indem er inmitten all des Schwindels die Wahrheit über dich
und aus dir sagt — aber nachher, wenn die andern schweigen, wollen
wir wieder reden und wills Gott, immer besser reden. Freilich wird es

nicht in erster Linie auf das Reden ankommen. Wir wollen lieber
versuchen, dein Werk aufzunehmen, so gut wir können. Wir haben es ja
schon bisher versucht, wir wollen es weiter versuchen. Das sei unsere
Art, dich zu ehren. Aber du mußt uns dabei helfen. Du mußt uns immer
wieder die Augen reinigen, daß sie besser sehen; du mußt uns jene große
Augenreinigung verleihen, die allein recht sehen lehrt: die Liebe. Ja,
deine Liebe — die haben wir nötig. Dein Herz muß unter uns erwachen,
dieses große leuchtende Kindesherz, dieses ringende, brennende,
leidende Christusherz. Ja, darum bitten wir: mache unser Auge hell
an deinem großen, durch alle Uebel und Finsternisse auf den Grund
der Wahrheit und zu der Einfachheit der Wahrheit dringende Auge;
mache unser Herz groß und brennend an deinem großen brennenden
Heilandsherzen; mache unsere Liebe stärker, lauterer, göttlicher an deiner

wunderbaren Liebe — worin du ein Abglanz wärest des
Vaterherzens Gottes und Dessen, der dieses auf Erden voll offenbart hat.

L. Ragaz
» ..—<¦, - - ,* -mmW r ¦• yy«J

Menschenrechte — heute und morgen
Helmut Gollwitzer

Berlin-Patmos am 7. Dezember 1976 zum Abschied von Bischof
Kurt Scharf

«Jeder Mensch hat das Recht auf Leben, Freiheit und Sicherheit der
Person» («Allgemeine Erklärung der Menschenrechte», 1948 —

AEM — 1).
«Jeder Mensch hat Anspruch auf eine Lebenshaltung, die seine und

seiner Familie Gesundheit und Wohlbefinden gewährleistet» (AEM
25.1).

«Jeder Mensch hat Recht auf Arbeit, auf freie Berufswahl, auf
angemessene und befriedigende Arbeitsbedingungen sowie auf Schutz
gegen Arbeitslosigkeit» (AEM 23.1).

71



Jeder Mensch hat Recht auf Bildung» (AEM 26.1).
«Jeder Mensch hat das Recht, am kulturellen Leben der Gemeinschaft

frei teilzunehmen, sich der Künste zu erfreuen und am
wissenschaftlichen Fortschritt und dessen Wohltaten teilzuhaben» (AEM
27.1).
Angelegenheiten seines Landes unmittelbar oder durch frei gewählte
Vertreter teilzunehmen» (AEM 21.1).

«Jeder hat das Recht auf freie Meinungsäußerung; dieses Recht
umfaßt die Freiheit, Meinungen unangefochten anzuhängen und

Informationen und Ideen mit allen Verständigungsmitteln ohne Rücksicht

auf Grenzen zu suchen und zu verbreiten» (AEM 19).
«Niemand darf wegen seines Geschlechtes, seiner Abstammung,

seiner Rasse, seiner Heimat und Herkunft, seines Glaubens, seiner
religiösen oder politischen Anschauungen benachteiligt oder bevorzugt
werden» (Grundgesetz — GG — 3,3).

«Niemand darf gegen sein Gewissen zum Kriegsdienst mit der
Waffe gezwungen werden» (GG 4,3).

«Festgehaltene Personen dürfen weder seelisch noch körperlich

mißhandelt werden» (GG 104,1).
«Jeder hat das Recht auf freie Entfaltung seiner Persönlichkeit,

soweit er nicht die Rechte anderer verletzt und nicht gegen die
verfassungsmäßige Ordnung oder das Sittengesetz verstößt» (GG 2,1).

«Jeder Mensch hat das Recht, jedes Land, einschließlich seines

eigenen, zu verlassen sowie in sein Land zurückzukehren» (AEM 13,2).
«Die Würde des Menschen ist unantastbar. Sie zu achten und zu

schützen, ist Verpflichtung aller staatlichen Gewalt» (GG 1,1).
Ist das die Verfassung von Menschen auf einem fernen Stern, von

Menschen in paradiesischer Eintracht, Vision einer nur im Traum
erreichbaren Insel Utopia? Zu schön, um wahr zu sein; zu edel für Sünder,
für solche Kainsnaturen und Wolfswesen, wie wir irdischen Menschen
es sind? Es sind Sätze aus der Allgemeinen Erklärung der Menschenrechte,

1948 von der Generalversammlung der Vereinten Nationen
angenommen, und aus dem Grundgesetz der Bundesrepublik Deutschland,

also gegenwärtig verbindliche Rechtssätze, zu deren Realisierung
die Regierungen, die sie unterzeichnet haben, feierlich sich verpflichtet
haben, nicht utopische Wünsche also, sondern Realitätssätze, irdisch
mögliche und Verwirklichung fordernde Sätze.

Vor einigen Jahren haben amerikanische Studenten ähnliche Sätze
aus der Verfassung der Vereinigten Staaten Passanten auf der Straße
vorgelegt mit der Frage, ob sie wüßten, woher diese Sätze stammen. Die
Mehrheit wußte es nicht, sondern vermutete, es seien Sätze aus einem
kommunistischen Parteiprogramm. Ein Kompliment für die Kommunisten,

einZeichen für dielrrealität dieserSätze gegen meine Behauptung,

72



es seien Realitätssätze, ein Zeichen dafür, daß diese Passanten nicht der
Meinung waren, sie lebten in einer Gesellschaft, in der solche Sätze
in Geltung stehen, sondern in einer Gesellschaft, die weit entfernt ist von
dieser Insel Utopia, und daß sie — was noch schlimmer ist — der
Meinung waren, es sei verwerflich, solche Träume verwirklichen zu wollen,

das bringe nur Unordnung und das bedrohe unsere wohlerworbenen
Rechte, unsere Privilegien und unseren Besitz, kurz, das sei eben
kommunistisch.

Ob das Ergebnis einer solchen Passantenbefragung bei uns besser
wäre, wage ich zu bezweifeln. Viele werden ebenso ablehnend reagieren,

viele werden das müde lächelnd für einen allzu schönen Traum halten,

und sehr vielen wird unbekannt sein, daß dies alles geltendes Recht
ist, auf das sich die meisten Regierungen heute festgelegt haben — auf
dem Papier. Auf dem Papier, auf dem zu Beispiel steht: «Niemand darf
der Folter oder grausamer, unmenschlicher oder erniedrigender Behandlung

oder Strafe unterworfen werden» (AEM 5) — und für über hundert
Regierungen, die das unterschrieben haben, ist das Foltern eine offizielle
Regierungspraxis, von Chile bis zu den sowjetischen Irrenanstalten,
und mit vielen dieser Regierungen unterhält die Bundesrepublik
Deutschland nicht nur diplomatische, sondern ausgesprochen freundliche

Beziehungen, zum Beispiel mit Persien, Paraguay, Brasilien und
Südafrika.

Wir sehen: Was hier zur Rechtsverpflichtung geworden ist, das
ist ein außerordentlich revolutionärer Sprengsatz. Die Verwirklichung
dieser Menschenrechte — das wäre eine wirkliche Revolution der
heutigen Menschengesellschaft, und es ist die Revolution, die ansteht,
die die Völker bei den Regierungen einklagen müssen ,weil sie von den
Regierungen, den Machtträgern selber als legitim anerkannt worden
ist, und die zu vollziehen unser aller Aufgabe ist. Es geht also beim
Stichwort «Menschenrechte» keineswegs nur um etwa Caritatives, um
Hilfe für einzelne Entrechtete, wie wir sie in Amnesty International im
Kampf gegen die Folter versuchen. Es reicht viel weiter, es geht um
eine tiefreiohende Umstrukturierung der ganzen Menschengesellschaft,
wenn die Kluft zwischen dem, was auf dem Papier
unterschrieben worden ist, und der Realität beseitigt werden soll. Da steht
zum Beispiel nicht mehr wie bisher die Staatsräson das Interesse

der jeweils Herrschenden) über den Menschenrechten, sondern die
Menschenrechte stehen über der Staatsräson, und der Staat hat keine
höhere Räson, als diese Menschenrechte «zu achten und zu schützen»
(GG 1,1). Da gibt es dann keine Ausbürgerung mehr wie die von Kurt
Scharf und Wolf Biermann in angeblichem Staatsinteresse. Da handelt
ein deutsches Gericht verfassungswidrig, wenn es, wie soeben zu lesen
ist, syrischen Kurden, die zu Hause politisch verfolgt werden, politisches

73



Asyl verweigert und das verständnisvoll damit begründet, daß die
syrische Regierung die kurdische Minderheit aus «Besorgnis um die
Sicherheit des Staates» unterdrücke. Es wäre für den Richter sicher
eine ganz neue Erkenntnis, wenn ihm einer sagte, er habe mit seinem
Urteil gegen die freiheitlich-demokratische Grundordnung (— FDGO)
verstoßen (vgl. «Der Spiegel», 6. Dez. 1976, S. 67 f).

Denn eben die FDGO hat zu ihrer entscheidenden Substanz die
Menschenrechte, und sie ist damit nicht etwa identisch mit der
Ordnung, die wir haben, sondern itìit der Ordnung, die wir haben sollen.
Sie ist, wie Gustav Heinemann zu sagen pflegte, Angebot an uns und
Aufgabe für uns und damit Maßstab für eine kritische Prüfung der
Ordnung, die wir haben, und der Behörden, die auf die FDGO
verpflichtet sind. Sie ist nicht eigentlich, wie man unangemessen zu sagen
pflegt, ein Boden, auf dem man steht, als vielmehr eine Richtung, in die
man sich bewegt. Und wie sehr diese Richtung zur Veränderung unserer
Verhältnisse drängt, sieht man nicht nur, wir das Beispiel Syrien zeligt,
an der Ueberordnung der Menschenrechte über die Staatsräson, mit der
politische Selbstverständlichkeiten von Jahrtausenden außer Kraft
gesetzt werden, sondern ebenso an dem Satz von der Partizipation, das
heißt der Mitbestimmung der Bürger bei den öffentlichen Angelegenheiten.

Er ist mit einer parlamentarischen Demokratie, mit dem Wahlakt

alle vier Jahre anfänglich, aber längst nicht voll erfüllt. Solche Wahlen

sind nur Scheinmitwirkung, wenn die gewählten Repräsentanten
vier Jahre lang als Obrigkeit sich gebärden dürfen, wenn die nicht
gewählten, sondern von oben her eingesetzten Beamten sich
verselbständigen zusammen mit den Parlamentariern und den Technokraten
und den großen Wirtschaftsbossen. Wir haben in der parlamentarischen
Demokratie nur die Wahl zwischen ständiger Schrumpfung und
ständiger Ausdehnung dieses Menschenrechtes der Mitwirkung, das
heißt der Bürgerkontrolle von unten und vor allem jeweils der Kontrolle

der Betroffenen. Dies erlebten wir soeben beim Disput um das
Kraftwerk am Oberjägerweg (Berlin-Spandau). Da zeigten sich die
Verlegenheiten der obrigkeitsstaatlich denkenden Behördenvertreter,
als ein Gericht sie durch Einstweilige Verfügung an ein vorhandenes
Gesetz erinnerte, das das Menschenrecht der Bürgermitwirkung bei
solchen viele Bürger betreffenden Vorhaben sicherstellen will.

Dies wäre nicht geschehen, wenn nicht vorher Bürger von ihrem in
der FDGO ihnen grundsätzlich zugesicherten Mitspracherecht
Gebrauch gemacht hätten, wie es sich auch sonst an vielen Orten rührt,
und dies wiederum ist nur möglich, wenn die Bürger das in ihren eigenen
Lebensbereichen von Jugend an ständig üben können. Das heißt,
parlamentarische Demokratie wird demokratische Wirklichkeit sein und
nicht, wie in vielen Ländern in Ost und West, nur Fassade für Obrig-

74



keitsstaat bis Diktatur, wenn alle Lebensbereiche demokratisiert werden:

die Parteien, Verbände, auch die Hochschulen und Schulen, auch
die Kirchen; ja, bis in die Familie, Ehe, ins Eltern-Kind-Verhältnis hinein

reicht dieser Gegensatz des Menschenrechtes der Mitbestimmung
zu patriarchalischen Strukturen und erinnert uns an die heute endlich
uns bewußt werdende Frage der realen Gleichberechtigung der Frauen
— wie steht es damit in euren vier Wänden?! — und an die Menschenrechte

der Kinder, die ein Mann wie Jan Korczak so leidenschaftlich
angemeldet hat. Der Schrei der Hunderte von mißhandelten Kindern
in unserem Land und die Notwendigkeit eines ersten Hauses für
mißhandelte Frauen hier in Berlin zeigt, wie groß die Kluft zwischen
Auftrag und Wirklichkeit auch bei uns im Geltungsbereich der FDGO
noch ist, wieviel noch zu tun ist auch in einem Land, in dem — Gott
sei Dank! — die Folter nicht Regierungspraxis und die Bürgerfreiheit
nicht nur eine papierne Phrase ist.

Noch auf ein anderes Gebiet sei hingewiesen: ein höchst wichtiges,

bei dem sich der revolutionäre Charakter der Proklamation der
Menschenrechte durch UNO und GG zeigt. Ich meine das Gebiet der
sozio-ökonomischen Verhältnisse. Zu den eingangs zitierten Artikel
GG 2,1 gibt es einen Vers eines heutigen Dichters, der lautet:

«Jeder hat das Recht auf freie Entfaltung seiner Persönlichkeit.
Das Nähere regelt die Klassenzugehörigkeit.»
Das Nähere der Menschenrechtsbestimmungen muß immer erst

durch Gesetze, Einzelregelungen und eine Fülle von Institutionen
geregelt werden. Wenn aber die faktischen Ungleichheiten in der Gesellschaft

durch diese nicht durchbrochen und schließlich ganz beseitigt
werden, dann steht dieser GG-Artikel nur auf dem Papier, wie jeder
an der heutigen Jugendarbeitslosigkeit und an der Situation der Hauptschüler

auch veranschaulichen kann. Wenn Besitzer von Produktionsmitteln

ihrer Interessen wegen einen Betrieb schließen können, und
Hunderte von Menschen, die nur vom Verkauf ihrer Arbeitskraft leben,
sitzen auf der Straße, dann steht die Bestimmung vom Recht auf
Arbeit und vom Schutz gegen Arbeitslosigkeit nur auf dem Papier.
Wenn das neue Berufsbildungsgesetz scheitert am Interesse der
Ausnutzung der Arbeitskraft der Lehrlinge, dann steht das Recht auf
Bildung nur auf dem Papier — und so weiter. Wo wir auch anfangen, überall

zeigt sich, wie die Menschenrechte in Konflikt stehen mit
bestehenden Besitzverhältnissen und Besitzprivilegien, an denen wir alle
teilhaben, und wie es darum nichts hilft, wenn die Menschenrechte
nur auf dem Papier stehen. Es müssen ihnen entsprechende Gesetze
geschaffen werden, dazu auch Institutionen, die sie durchsetzen,
international ein UNO-Geriohtshof, wie ihn jetzt die Bundesregierung
der UNO vorgeschlagen hat und wie wir ihn in der Europäischen Kon-

75



vention zum Schutze der Menschenrechte schon haben — besonders
wichtig für uns West-Berliner wegen des Fehlens eines Berliner
Verfassungsgerichtes —, und es muß Institutionen geben, an die sich die in
ihren Rechten verletzten Bürger ohne kostspielige Gerichtsverfahren
wenden können, Ombudsmänner wie in den skandinavischen Ländern
in Holland und in Israel. Vor allem aber: es muß zu einer Mehrheit
von Bürgern kommen, die eifersüchtig über Schutz und Verwirklichung

der Menschenrechte wachen, bei uns zu Hause wie in fernen
Ländern, aus eigenem Interesse wie auch aus dem Interesse der
anderen, der Hungernden und Entrechteten in der ganzen Welt, und bei
denen das Eintreten für die Menschenrechte nicht da seine Grenze
findet, wo ihre eigenen Interessen und Privilegien angetastet werden,
sondern die bereit sind, ihre Vorteile zu opfern, damit alle menschenwürdig

leben können. Und hier richtet sich die Frage besonders an uns
Christen und an die christlichen Kirchen.

Es ist ja nicht nichts, daß die Menschenrechte heutzutage wenigstens

auf dem Papier stehen. Es hat großer Mühe, eines langen und
schwierigen Prozesses bedurft, daß heute wenigstens auf offiziellen
Papieren als verbindliche Rechtsforderung steht, wovon frühere
Jahrhunderte höchstens träumen konnten, und was manchem Träumer,
wenn er allzu laut geträumt hat, das Leben gekostet hat. Welche Rolle
haben in diesem Prozeß die Christen und die christlichen Kirchen
gespielt? — eine zwiespältige. Auf der einen Seite ist es kein Zufall, daß
Idee und Kodifizierung der Menschenrechte in einer Kultur entstanden

sind, in der jahrhundertelang die christliche Predigt gewirkt hat,
in der abendländischen. Gedanken der Menschenwürde, auch sonst von
Philosophen schon gedacht, bekamen im Christentum das Gewicht der
Offenbarung, der Unbedingtheit, und die Trägerschaft einer sich weithin
ausbreitenden Religion. Der erste Satz der AEM: «Jeder Mensch hat
das Recht auf Leben», ist der revolutionärste Satz, der heute subversiv

alle Unterdrückungsssysteme unterhöhlt; er ist trotz seiner
Einfachheit und scheinbaren Evidenz ein ganz unselbstverständlicher
Satz, undenkbar in der Antike, im hinduistischen Kastensystem,
ebensowenig in der islamischen Verachtung der Ungläubigen, ebensowenig

in Stammesreligionen, die in Stammesfremden nur den
Feind sehen, und es ist fraglich, ob der atheistische Humanismus der
Neuzeit diesen Satz wirklich so selbstverständlich machen kann, wie
er sich zutraut; jedenfalls auch im Zeitalter der stalinistischen
Ketzerverfolgungen und der Massenvernichtungsmittel ist das ein höchst
unselbstverständlicher Satz —- für den christlichen Glauben aber ein
höchst notwendiger Satz; denn er ist ein Glaube für die ganze Menschheit,

für jeden Menschen: jeder, der Menschenantlitz trägt, ist zum
Ebenbild Gottes geschaffen; für jeden ist Gott in Jesus Christus Mensch

76



geworden, gestorben und auferstanden; jedem gilt Ruf und Verheißung
des Evangeliums; jeder ist, weil Adressat der göttlichen Liebe, darum
auch Adressat der christlichen Nächstenliebe, und Nächstenliebe heißt
nichts anderes als: anderen Menschen das wünschen und antun, was
man für sich selber wünscht. Die Menschenrechte sind die Formulierung
unserer eigenen Wünsche und also der Inhalt dessen, was wir unseren
Mitmenschen gewähren, schützen und verschaffen sollen.

So ist denn heute in den Kirchen eine große Einmütigkeit darüber
entstanden, daß der Kampf für die Menschenrechte eine unabdingbare
Aufgabe der Christen und der Kirchen ist und zentral in die Predigt
des Evangeliums hineingehört, daß das Weglassen der Menschenrechte
eine Verfälschung des Evangeliums ist. Der Rat der EKD hat das in
den letzten Jahren in mehreren Erklärungen über die Menschenrechte
zum Ausdruck gebracht. Das ist die eine Seite.

Auf der anderen Seite sind dem zum Trotz die christlichen
Großkirchen in den vergangenen Jahrhunderten keineswegs die Vorkämpfer
der Menschenrechte gewesen: eher waren sie Bremser in diesem Kampf
und dies sowohl wegen ihrer Verfilzung mit den herrschenden Mächten
wie auch wegen theologischer Gründe: die irdische Ungleichheit sei

von Gott so geordnet, und für den Menschen als Sünder sei zu wenig
Freiheit besser als zu vidi Freiheit. Das war für die, die oben standen,
natürlich angenehm zu hören, und auch zum Beispiel unser Kirchenvater

Luther hat sich mehr Gedanken darüber gemacht, wie man den
Pöbel unten unter Kontrolle halten, als wie man den oberen Pöbdl, der
sich Aristokratie und Monarchie nannte, unter Kontrolle bringen könne.
Es waren kleinere christliche Gruppen, die Ernst Troeltsch den
linken Flügel der Reformation nannte, die zusammen mit Humanisten,
Liberalen und Sozialisten der Forderung der Menschenrechte zu einer
solchen Kraft verhalfen, daß sie heute wenigstens auf dem Papier steht
und auch die Großkirchen sie aufgenommen haben. Es trifft zu, was
der hessische Kirchenpräsident Helmut Hild bei einer Erklärung zum
25. Tag der Menschenrechte am 10. Dezember 1973 feststellte: «Die
christliche Verkündigung hat auf der einen Seite durch die Jahrhunderte
hindurch dazu beigetragen, daß die Gedanken der Freiheit und
Gerechtigkeit, der Gleichheit aller Menschen vor Gott und der
Unverletzlichkeit des Lebens lebendig wurden und blieben. Auf der anderen
Seite müssen wir Christen aber bekennen, daß wir die praktischen
Folgen einer solchen Verkündigung des Evangeliums oft gescheut
haben. Nichtchristliche Bewegungen zum Beispiel mußten den Kampf um
eine bessere Gerechtigkeit aufnehmen, weil viele Christen sich damit
begnügten, Freiheit und Gerechtigkeit nur in Anspruch zu nehmen,
statt sie missionarisch auch in die gesellschaftliche Wirklichkeit
hinauszutragen und umzusetzen» (zitiert nach «Botschaft und Dienst», Mo-

77



natshefte für Erwachsenen-Bildung, Verlag Kirche und Man, 25. Jhrg.,
3, 1974, S. 9f).

Um so dankbarer waren und sind wir nun für einen evangelischen
Bischof, in dessen ganzer Wirksamkeit die untrennbare Zusammengehörigkeit

des christlichen Glaubens mit dem Kampf für die
Menschenrechte, für ihre rechtsverbindliche Kodifizierung wie für ihre
Realisierung lebendige Gestalt angenommen hat. Vom christlichen
Glauben her, wie Kurt Scharf ihn von jeher verstanden hat, ist-
freilich jeder Satz der Menschenrechtserklärung der UNO und der
Grundrechtsartikel im GG selbstverständlich, eben christlich
selbstverständlich. Dies war neben und mit dem Kampf um die
Unverfälschtheit der biblischen Verkündigung für ihn das Motiv, 1933 sofort
der werdenden Bekennenden Kirche sich anzuschließen — und der
Dorfpfarrer von Sachsenhausen hatte im dortigen KZ vor Augen, was es

bedeutet, wenn die Staatsmacht die Menschenrechte prinzipiell außer
Kraft setzt. Der außerordentliche Mut, mit dem er für seine verhafteten
Brüder und für allerlei Verfolgte immer wieder in die Löwenhöhle der
Gestapo und dann selbst ins Gefängnis gegangen ist, kam aus diesem so
verstandenen christlichen Glauben. Das hat dich, lieber Kurt Scharf, so
durchdrungen, daß du das Exempel eines brüderlichen Bischofs
geworden bist, für den es keine Untergebenen gibt, der in jedem, der zu
ihm kommt, auch in den verbissensten Gegnern — deren seltsamerweise
gerade du so viele haben mußtest —, den Christbruder und Menschenbruder

sieht und durch sein Verhalten hervorzulocken sucht mit
unermüdlicher Geduld und Freundlichkeit.

Und wie im Verhalten zu jedem einzelnen, so auch in deinem
Verhalten bei allen öffentlichen, politischen und gesellschaftlichen Fragen.
Es gibt ein Wort von Carl Friedrich von Weizsäcker, das genau deine
Ueberzeugung von der Verankerung der Menschenrechte im christlichen

Glauben ausspricht: «Ich kenne keine knappere Zusammenfassung

der politischen und gesellschaftlichen Hoffnungen der Neuzeit
als die drei großen Worte der Französischen Revolution: Freiheit,
Gleichheit, Brüderlichkeit. Sie drücken ein Programm der Verwandlung
der Gesellschaft aus, das unmöglich ist ohne einsichtige, liebende Freiheit

von der ererbten Sitte. Ich meine, daß dieses Programm bis in die
Feinheiten seiner Struktur hinein dem christlichen Verständnis menschlichen

Zusammenlebens gesellschaftliche Realität zu geben sucht; und
das einerlei, ob seine Anhänger sich selbst für Christen halten oder
nicht» (zitiert nach «Lutherische Rundschau», Juli 1968, S. 219).

So war dir der Sonderfonds des ökumenischen Antirassismuspro-
gramms nicht wie anderen deutschen Kirchenführern ein Stein des
Anstoßes, sondern eine Gelegenheit zu einer wenigstens zeichenhaften
Wiedergutmachung dessen, was die christianisierten europäischen Völ-

78



ker mit ihrem Kolonialismus und ihrer von den Kirchen ideologisch
gestützten Verachtung der Menschenrechte der farbigen Völker
jahrhundertelang angerichtet haben. So durchschautest du rasch als eine
Folge dieser Verachtungshaltung das Verbrechen des Vietnamkrieges
und hast die Kirche und ihre Räume, wie du es jetzt wieder in deinem
letzten Rechenschaftsbericht betont hast, als Asyl für die wegen ihres
Protestes gegen den Vietnamkrieg Bedrohten angesehen und zur Verfügung

stellen wollen.
Im Aufbegehren der Studenten erkanntest du das Verlangen einer

Jugend nach mehr Selbst- und Mitbestimmung, aber auch nach mehr
Gerechtigkeit in dieser ungerechten Welt. Darum wurdest du furchtlos
ihr Anwalt gegen das allgemeine Unverständnis und gegen die Hetze
von Politikern und Presse und gewannst ihr Vertrauen, ihre Liebe und
dadurch bei ihr auch eine genaue Aufmerksamkeit für die Kirche, deren
besten Inhalt du so glaubwürdig — und immer treu zu dieser viel
geschmähten und viel versagenden Kirche haltend — repräsentierst.
«Wann hat es je einen solchen Bischof gegeben?», sagte mir Friedrich-
Wilhelm Marquardt, als wir in der Nacht des Ostersonntags 1968 die
Technische Universität verließen, in der wir zusammen die erbosten
Studenten vom sinnlosen und verderblichen Weg der Gewalt abhalten

konnten.
Dein Weg ging immer zu denen, die an den Rand gedrängt sind, zu

den vielen Randgruppen, die unserer Gesellschaft zur Schande gereichen,

darum auch in die Gefängnisse — und dort auch zu denen, die
mehr noch als die kriminellen Gefangenen von der Gesellschaft
exkommuniziert werden, zu den politischen Gefangenen von rechts und
links. «Die Würde des Menschen ist unanstastbar», sagt unser GG, und
das gilt auch für die schlimmsten Verbrecher, auch für Terroristen.
Dein Besuch bei Ulrike Meinhof und ihren Mitgefangenen und dein
Eintreten für die damals so übel verdächtigten kirchlichen Mitarbeiter
im Gefängnis hat offenbar gemacht, wie wenig diese Erkenntnis bei
vielen — auch kirchlichen Menschen — sich durchgesetzt hat, und
zwar zugleich ein weithin leuchtendes Zeichen der Solidarität der Jünger
Jesu mit allen Schuldiggewordenen und mit allen, die für die
Menschenrechte kämpfen, leiden und dabei auf Irrwege geraten.

Du wärest bei alledem gänzlich mißverstanden, wenn man dich
für einen heimlichen Anarchisten hielte, das heißt für einen Menschen,
der Recht und Gesetz und Staat, auch Polizei und Justiz verachtet
und meint, wir könnten ohne dies alles auskommen. Zu tief ist christliche

Sündenerkenntnis dir klar geworden, als daß du auf solche Illusion

verfallen könntest. Maxima Caritas lex (die größte Liebestat ist
ein Gesetz), pflegt unser Freund Heinrich Albertz zu sagen. Das Recht
ist der Freund des Schwachen, sagt eine alte Weisheit; es schützt die

79



Menschenrechte des Schwachen gegen die Uebergriffe des Starken. Das
verpflichtet uns zum Kampf für bessere Gesetze, die immer weniger
Instrumente der Starken gegen die Schwachen, immer mehr Instrumente
der Schwachen gegen die Starken sind. Es verpflichtet uns auch zur
Seelsorge an den Starken, an den Machthabenden in der Gesellschaft,
an den verantwortlichen Politikern, an denen, die in Justiz und Polizei
die staatliche Gewalt ausüben. Darum hast du immer das Gespräch mit
den Justizträgern und mit den Polizisten gesucht. Wir brauchen eine
demokratische Polizei, die die Rechte auch der opponierenden und
demonstrierenden Bürger schützt, die den Schlagstock nur im äußersten
Notfall einsetzt, die liegende Frauen nicht in den Bauch tritt und bei
Haussuchungen Wohnungen nicht sinnlos zerstört, die auch nicht, wie
es jetzt bei der Verhaftung von zwei Studenten geschehen ist, in den
Verdacht geraten kann, sie habe im Bunde mit einer üblen und
gemeingefährlichen Sekte den Studenten eine Falle gestellt. Polizisten und
Juristen und Theologen und Bischöfe — wir sind alle miteinander
sündige Menschen, von Leidenschaften beherrscht, und müssen ständig
uns gegenseitig korrigieren und einander helfen, die Rechte der anderen
und besonders der Schwächeren zu achten und unsere Gewalt für deren
Schutz und nicht für deren Bedrückung anzuwenden.

Schließlich: Deine Erfahrungen haben dir klargemacht, wie sehr
es ständig nicht nur der Korrektur unseres einzelnen Verhaltens bedarf,
sondern wie sehr unsere gesamte gesellschaftliche Ornung — national
und international — im Widerspruch zu den Menschenrechten steht.
Andere gesellschaftliche« Strukturen, eine andere Weltwirtschaftsordnung,

eine internationale Friedensordnung — das alles steht heute auf
der Tagesordnung der Welt und damit auch der durch ihren Glauben
an die Menschenrechte verpflichteten Christen. Du, vor Wolf
Biermann der erste Ausgebürgerte aus der DDR, bist nie ein Feind der
DDR, nie ein Kalter Krieger gewesen oder geworden. Du hast immer
deutlich ausgesprochen, daß das tiefste Anliegen des recht verstandenen
Sozialismus mit dem Anliegen des rechtverstandenen Christentums
zusammenstimmt und sich dann freilich um so kritischer wendet gegen
Verletzungen der Menschenrechte im Namen des Sozialismus wie gegen
die nicht geringeren Verletzungen der Menschenrechte im Namen des
Christentums. Deine Wirksamkeit geht ein in das Gedächtnis der
Kirche, in das Gedächtnis vieler Menschen, ob sie sich für Christen
oder für Nichtchristen halten, und wir bitten, daß es in das Gedächtnis
Gottes eingehe als eine Arbeit im Dienste des lebendigen Gottes, der
nach dem Zeugnis der Bibel ein Liebhaber des Lebens und der beste
Freund aller Menschen ist. Aus: «Junge Kirche», Febr. 1977

80


	Menschenrechte - heute und morgen : Berlin-Patmos am 7. Dezember 1976 zum Abschied von Bischof Kurt Scharf

