Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 71 (1977)

Heft: 2

Artikel: Lebensqualitét : Lesung (Matthdus 4, 1-11)
Autor: Traxel, Gerhard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-142623

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-142623
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Lebensqualitit
Lesung: Matthdus 4, 1—11

Jesus sagt: «Was hilft es dem Menschen, wenn er die ganze Welt ge-
winnt, und nimmt doch Schaden an seinem Leben.» (Matth. 16, 26.)

Auf einem Prospekt, den mir jemand gab, lese ich: «Mir war ein
Leben geschenkt, und ich habe eine Beschéftigung daraus gemacht.»

Im Radio singt Peter Alexander nostalgisch: «Die kleine Kneipe in
unserer Strafle, da wo das Leben noch lebenswert ist, wo dich keiner
fragt, was du hast oder bist.»

Eine Illustrierte, die ich mir gerade gekauft habe, bringt ihren Haupt-
artikel unter dem Thema «Verlernt zu lebeny.

Liebe Gemeinde!

Da liegen also einmal Bibel, Musikbox und Zeitung auf derselben
Linie. Dieses Wort vom Gewinnen der Welt und vom Schaden am
Leben, das konnte wirklich heute gesprochen sein. Auf einem Forum
Uiber die Lebensqualitit — aber vielleicht auch in meinem eigenen In-
nern, wenn ich Bilanz ziche iiber das, was ich so Leben nenne. Schaden
nehmen am Leben — das ist nicht nur das Schicksal der Bewohner von
Seveso. In dem besagten Heft, das ich kaufte, schreibt einer unserer
Witiker Mitbiirger von seinem Nachbarn: «Er rollt nach der Arbeit
in der Stadt seinen Wagen in die Garage, steigt in die Wohnung hinauf.
Was tut er da? Er geht wie ein Tier im Kafig von Zimmer zu Zimmer.
Kommunikation sind Telephon und TV — weltweit. Kommunikation
auBler Haus im Quartier gibt es nicht, man kennt ihn kaum, grii3t ihn
nicht, ehrt oder verwiinscht ihn demnach auch nicht.» An einer andern
Stelle spricht eine Frau liber ein Erlebnis — wieder mit einem Nach-
barn. ¢Mein Nachbar,» berichtet sie, ein ilterer, kinderloser Herr, der
seine Frau vor einigen Wochen verloren hatte, rief mich heraus, um
mir zu zeigen, daB die Kinder ihre Fahrriader an sein frisch verputztes
Haus angelehnt haben.» «Sehen Sie den Kratzer,» sagt er, «sehen Sie
nur, wo doch das Eigentum das FEinzige ist, was wir haben.» Wir er-
zdhlen alle lieber vom Nachbarn; und was wir da zu erzihlen haben,
klingt gerne extrem. Aber wer weil3, ob nicht hinter solcher extremen
Verfremdung zum Ausdruck kommt, was uns selbst bedriickt und be-
schwert. Vielleicht nur in etwas weniger extremer Weise. Mir kommt
die Giftwolke von Seveso wie ein Symbol vor: wo einmal lebendiges,
beziehungsvolles Leben war, da breitet sich oft eine kalte und tote
Szenerie aus. Etwas vergiftet seit langem unser Leben. Wir wissen heute

33



alle darum, wenn wir uns auch gerne die Errungenschaften aufzédhlen,
die wir den fritheren Geschlechtern voraus haben. Ein Gift ist trotzdem
darin. Irgend ein Teufel muB seine Hand im Spiel haben. Einer, der weit
gefihrlicher ist als die, welche in Wiirzburg oder im Ziircher Oberland
ausgetrieben werden. Manche sind sicher, daB3 sie diesen Teufel schon
namhaft gemacht haben. Profitstreben, nennen ihn die einen, oder viel-
leicht auch Kapitalismus, Ueber-Technisierung, Natiirlichkeitsverlust
und dhnliches sagen andere. Und wir schimpfen kriftig iiber die Leute
und Organisationen, welche als leibhafte Vertreter dieser Teufel aui-
treten. Und jeder hat mit seiner Bezeichnung wirklich ein Teufelchen
am Kragen gepackt. Manche probieren auch schon ihren eigenen Exor-
zismus, ihre eigene Teufelsaustreibung. Der eine mit biologischem An-
bau, ein anderer mit wohnlicherem Bauen, und ein dritter génnt sich
mehr Ferien und drosselt die Produktion freiwillig. Viele Gruppen und
Diskussionszirkel auf der Welt sind an der Arbeit, um alle die Teufel
namhaft zu machen, die unser Leben heute vergiften.

Vielleicht hitte Jesus da auch noch eine Erfahrung beizutragen.
Wenn er heute schon so aktuell ist mit seinem Wort vom Gewinnen der
Welt und vom Schaden-Nehmen am Leben. Von einer technischen Zivi-
lisation wuBte er freilich noch nichts. Aber er bekam auch einmal die
Maoglichkeit in seinem Leben, die ganze Welt zu gewinnen. Diese Mog-
lichkeit, diewir dann in unserer spaterenchristlichenZivilisationvoll auf-
genommen haben. Er erhélt drei einzigartige Chancen, darf man wohl
sagen: Materiellen Wohlstand und Sicherheit fiir sich. Das ist das Erste
— auch bei uns. Aus Steinen soll Brot werden. Alle duBBeren Probleme
waren so beseitigt. Weitreichender Einflul und Macht, so das Zweite.
Bei all dem noch eine hohere Bestidtigung, dal3 er richtig liegt: die
Legitimation von oben. Den gottlichen Ausweis fiir seine Wohlstands-
und Machtfiille.

Gar nicht schlecht sieht das aus. So gut, dafl unsere spitere christ-
liche Zivilisation das ganze Angebot freudig ergriffen hat. Wir per-
sonlich dabei. Die christlichen Lédnder der Nordhalbkugel gehoren
heute zu den wohlhabendsten und abgesichertsten der Welt. Ich geniefle
das auch, und Sie auch. In diesen Léndern tobt ein bestdndiger Kon-
kurrenzkampf um Macht, Ansehen und EinfluB3. Jeder von uns, der da
gehorig mitmacht, erhidlt auch seinen Anteil. Das ist keine Frage. Und
wir haben uns so daran gewohnt, dal3 wir das alles sozusagen fiir reines
Christentum und Demokratie halten. Fast direkt von Gott. Die christ-
liche Legitimation ist, so scheint es, da. Wie konnten wir auch sonst das
alles im Namen des Christentums verteidigen wollen. Wir hatten welt-
weiten Erfolg mit unserem «way of life», seitdem wir jene drei Chancen
ergriffen haben. Allerdings um einen Preis. Um den Preis einer
fundamentalen Beziehungslosigkeit. Das ist in und vor allem die Be-

34



zichungslosigkeit zum Geheimnis unseres Lebens. Zu dem Geheimnis,
das wir mit dem Wort Gott einordnen. Die meisten von uns sagen
wohl noch, wenn man sie fragt: «Ja, Gott muf3 es wohl geben. Den soll
man stehen lassen, den Allmichtigen in der Bundesverfassung. Ohne
die Etikette «Gotty fehlte unserem «way of lifey die Spitze. Ich will
doch nicht gottlos seiny — aber wie lebe ich denn jeden Tag? Bin ich
denn wirklich hellhorig fiir das Geheimnis, welches in meinem eigenen
Leben zu mir sprechen will? Das mich anruft und mir bewuBt macht,
welches unerklirliche Wunder ich selbst bin? Das mir die Erfahrung
gibt, die vor allem Machbaren liegt. Mich tragt und birgt? Lebe ich
denn aus diesem Staunen, diesem Horen und Mich-Wundern — oder
habe ich das nicht ldngst verdringt? Warum bin ich fast taglich damit
beschiftigt, meine Position auszubauen? Ich tue etwas und schaue, wie
es ankommt, Ich brauche andere dazu als meine Gehilfen und als mein
Material. Gestern Nachmittag erzihlte mir einer, der von einer zehn-
tdgigen Schweigezeit in Taizé zuriickgekehrt war, iiber die Menschen
der Gemeinschaft dort. «Weilit Du, was die auf mich ausgestrahlt
haben?», sagt er. «Ganz deutlich Freiheit, vollige Gelassenheit. ’Ich
bin einfach da’, das strahlen sie aus und aus dieser Gelassenheit heraus
tun sie dann, was notig ist. Wo ist das um mich herum zu finden, sag
mir das!» Ein Mensch, der mit dem unendlichen Geheimnis seines
Lebens nicht mehr im Gespréch ist, kennt nur die Sorge der Anerken-
nung. Dann kann ich doch schon gar nicht mehr offen sein fiir das
Geheimnis des anderen Menschen. Der andere ist entweder mein Ge-
hilfe oder mein Richter. Die Offenheit fiir das gottliche Ge-
heimnis im Leben und die Offenheit fiir das Geheimnis des anderen
Menschen hingen ganz fest aneinander. Wo diese Beziehungslosigkeit
schon das Normale ist, brauche ich immer mehr Ersatz imn Materiellen:
Mir fehlt ja die tragende Gemeinschaft der Menschen. «Das Eigentum
ist ja das Einzige was wir haben.» Schlieilich weitet sich die Bezie-
hungslosigkeit in einer weiteren Form: wer den matericllen Gewinn zu
seiner Bestdtigung braucht, kann auch die Natur nur noch als Objekt
und Material gebrauchen. Diese Form der Beziehungslosigkeit kommt
uns allméhlich ebenfalls wieder zum BewubBtsein.

Beziehungslosigkeit im Fundamentalen unseres Lebens — das ist
wohl der Preis, der fiir unseren Gewinn gebracht worden ist. Hier
jedenfalls sieht Jesus den Teufel. Den, der uns alles gibt und uns doch
das nimmt, was L. e ben ausmacht. Darum Jesu entschiedene Absage!
Er hiatte in seiner eigenen Entscheidungs-Situation nichts anderes tun
mussen als auf diese grundlegenden Beziehungen des Menschseins zu
verzichten. Aber gerade das tat er nicht — im Unterschied zur mo-
dernen christlichen Zivilisation. Darum haben sie ihn schon damals
«das Leben» genannt: Fin Sein in der volligen Beziehung zum Geheim-

35



nis, zum Geheimnis der gottlichen Liebe, zum Geheimnis des anderen
Menschen und zum Geheimnis der Schopfung.

Ich bin iiberzeugt, daBB wir heute dieses Grundproblem unserer
modernen Zivilisation mit aller Klarheit bezeichnen miissen. Vor und
hinter allen Teufelchen der Profitgier und der Vertechnisierung steht
jener «Ober-Teufely. Wir haben ihn die «fundamentale Beziehungs-
losigkeity genannt. Offen gesagt: es ist das Elend, das uns die Preisgabe
der gelebten Gottesbeziechung gebracht hat. Naturwissenschafter wie der
Physiker Walter Heitler weisen darauf hin. Und die meisten Gruppen,
die jetzt nach einem praktischen Ausweg aus der Lebensmisere suchen,
offnen sich bewuf3t dieser religivsen Dimension unseres Lebens. Wenn
die Kirche zu etwas heute da ist, dann dazu: den Weg zur neuen
Bezichung wieder freizulegen: in Stille, Meditation, Verkiindigung,
Feier und Gemeinschaft. Und es scheint doch, daf3 wir das auch wieder
vordringlicher tun in unseren Kirchen. Trotzdem stimmt dabei etwas
noch nicht und 148t mir personlich keine Ruhe. «Warumy, frage ich
mich, ¢gehen denn auch die wirklich suchenden Zeitgenossen sc weit
an den Gottes-Bemiihungen der Kirche vorbei?» Ich glaube, in den
Ferien ein wenig von einer Antwort darauf gesehen zu haben. Zuféllig
kam mir bei einem Freund eine neue Zeitung namens «Oeko-Journal»
in die Hédnde. Dort beschreiben vorwiegend junge Leute ihre Ansitze
zu einer neuen Lebensweise. Unseren Besitz, sagen sie, legen wir zu-
sammen. Alle sollen daran Anteil haben, niemand soll mehr person-
lich um sein Eigentum fiirchten miissen. Es soll uns nicht mehr von-
einander trennen. Wir erkennen den Wert eines jeden, unabhingig von
seiner Leistung. Als Gemeinschaft leben wir weitgehend von und mit
der Natur. Der Geist der Liebe, der gegenseitigen Anerkennung soll
unser Leben bestimmen, nicht der Un-Geist des materiellen Besitz-
strebens. So fithren wir ein lebenswertes Leben. Verteidigen miissen
wir unseren Besitz nicht mit Waffen. Was wir haben, die Bezichungen,
das konnen keine Waffen uns wegnehmen. — Diese Leute bezeichnen
sich nicht als Christen, soviel ich wei3. Wenn man das als «normaler
Mitteleuropder» liest, so ist man geneigt zu sagen: «Schwirmerei,
Phantasterei! Wo kdmen wir denn auch hin!» Hinterher las ich dann
den Abschnitt aus dem Neuen Testament, den wir heute morgen auch
horten. Unwillkiirlich stellen sich die Beziehungen ein zwischen dem,
was Jesus dort liber seine Gemeinschaft sagt, und was ich in jenem
Heft las. Heute kommen wir Normalchristen doch nicht einmal auf die
Idee, die wiedererweckte Gottes-Beziehung konnte solche umfassenden
Konsequenzen haben. Ich mdchte sagen: solche zivilisatorischen Kon-
sequenzen. Eines ist mir aber klar: Der Gott Jesu ist nicht der Gegen-
stand einer isolierten Geistesbeschiftigung. Die wiederhergestellte Be-
zichung zu ihm macht alle anderen Beziehungen auch anders. Da 1403t

36



sich gar nichts vom anderen trennen. Also gibe es doch ein neues
Leben, eine neue Mitmenschlichkeit bis ins Materiell-Finanzielle, eine
Natiirlichkeit bis in die Lebens- und Produktionsweise. Ja, ich mochte
fast sagen: eine neue Zivilisation im Kleinen, wie es die frithe Christen-
gemeinde auch war.

Ich bin sehr in Unruhe. Ich frage mich, ob wir trotz Meditationen,
Predigten und Gottesfesten iiberhaupt noch glaubwiirdig von Gott
reden konnen. Ich meine: in der Kirche. Denn wir stecken ja alle so tief
drin in der alten Welt mit unserer Denkweise und unseren Sorgen und
unserer tiglichen Lebensangst. Wir Pfarrer genauso wie Sie. Vielleicht
kann unsere Generation nur noch hinweisen auf ein Kommendes. Wie
Johannes der Taufer. Vielleicht kénnen wir nur noch ein wenig Vor-
bereitungsarbeit tun?

Diese Frage ist keine theoretische. Sie macht mir wirklich Miihe
— und ich hoffe: Thnen auch. Gerhard Traxel

Besinnung — Sammlung — Biindnis?

Nationalrat Jean Ziegler hat in einem Brief an den «Vorwirtsy vom
28. Oktober anldBlich einer Besprechung seines Buches «Eine Schweiz
— Uber jeden Verdacht erhaben» neben der Auseinandersetzung um
sein Buch einige andere Grundfragen aufgegriffen, dic Beachtung fin-
den sollten.

DaB} sein Buch in die groBenteils geruhsame schweizerische Bun-
deshaus- und Landespolitik heftige Wellenschlige gebracht hat, ist
gewiB3 gut. Er hat an neuralgische Punkte geriihrt. Mit Wut werden
Geheimnisse und Heiligtiimer gehiitet, die keine sind. Wer seine «Ge-
schiaftey mit Gerechtigkeit treibt, mub sie auch der vollen Wahrheit und
Oeffentlichkeit freigeben konnen. Das wire auch ein Stiick der wahren
Freiheit, die statt dessen fiir alles und jedes zum Wandschirm gemacht
wird. Genau dies war ciner der Griinde fiir Leonhard Ragaz, im
Jahre 1917 in seinem Buch: «Die neue Schweizy auf die Zusammen-
hidnge von Geldherrschaft, Kapitalismus, Militarismus und die Zer-
storung der demokratischen Fundamente hinzuweisen. Griindliche Be-
sinnung und Wahrh€itserkenntnis in allen Bereichen und gegeniiber
allen «Michten» dieser Art tun not. Schwerste, gern gemiedene Aufgabe,
die, wenn nicht redlich erstrebt, von den Volkern mit Katastrophen
bezahlt werden mufl! Wenn wir auf uns und in die Welt schauen, ist
Alarm genug vorhanden. «Sie kehrten nicht um von ihren Werken.»
Diese biblische Aussage ist eine leider durchgingige Wahrheitserkennt-
nis der konkreten Menschen- und Volkergeschichte auch heute.

37



	Lebensqualität : Lesung (Matthäus 4, 1-11)

