
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 71 (1977)

Heft: 2

Artikel: Lebensqualität : Lesung (Matthäus 4, 1-11)

Autor: Traxel, Gerhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-142623

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-142623
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Lebensqualität
Lesung: Matthäus 4, 1—11

Jesus sagt: «Was hilft es dem Menschen, wenn er die ganze Welt
gewinnt, und nimmt doch Schaden an seinem Leben.» (Matth. 16, 26.)

Auf einem Prospekt, den mir jemand gab, lese ich: «Mir war ein
Leben geschenkt, und ich habe eine Beschäftigung daraus gemacht.»

Im Radio singt Peter Alexander nostalgisch: «Die kleine Kneipe in
unserer Straße, da wo das Leben noch lebenswert ist, wo dich keiner
fragt, was du hast oder bist.»

Eine Illustrierte, die ich mir gerade gekauft habe, bringt ihren Haupt-
artikel unter dem Thema «Verlernt zu leben».

Liebe Gemeinde!

Da liegen also einmal Bibel, Musikbox und Zeitung auf derselben
Linie. Dieses Wort vom Gewinnen der Welt und vom Schaden am
Leben, das könnte wirklich heute gesprochen sein. Auf einem Forum
über die Lebensqualität — aber vielleicht auch in meinem eigenen
Innern, wenn ich Bilanz ziehe über das, was ich so Leben nenne. Schaden
nehmen am Leben — das ist nicht nur das Schicksal der Bewohner von
Seveso. In dem besagten Heft, das ich kaufte, schreibt einer unserer
Witiker Mitbürger von seinem Nachbarn: «Er rollt nach der Arbeit
in der Stadt seinen Wagen in die Garage, steigt in die Wohnung hinauf.
Was tut er da? Er geht wie ein Tier im Käfig von Zimmer zu Zimmer.
Kommunikation sind Telephon und TV — weltweit. Kommunikation
außer Haus im Quartier gibt es nicht, man kennt ihn kaum, grüßt ihn
nicht, ehrt oder verwünscht ihn demnach auch nicht.» An einer andern
Stelle spricht eine Frau über ein Erlebnis — wieder mit einem Nachbarn.

«Mein Nachbar,» berichtet sie, «ein älterer, kinderloser Herr, der
seine Frau vor einigen Wochen verloren hatte, rief mich heraus, um
mir zu zeigen, daß die Kinder ihre Fahrräder an sein frisch verputztes
Haus angelehnt haben.» «Sehen Sie den Kratzer,» sagt er, «sehen Sie
nur, wo doch das Eigentum das Einzige ist, was wir haben.» Wir
erzählen alle lieber vom Nachbarn; und was wir da zu erzählen haben,
klingt gerne extrem. Aber wer weiß, ob nicht hinter solcher extremen
Verfremdung zum Ausdruck kommt, was uns selbst bedrückt und
beschwert. Vielleicht nur in etwas weniger extremer Weise. Mir kommt
die Giftwolke von Seveso wie ein Symbol vor: wo einmal lebendiges,
beziehungsvolles Leben war, da breitet sich oft eine kalte und tote
Szenerie aus. Etwas vergiftet seit langem unser Leben. Wir wissen heute

33



alle darum, wenn wir uns auch gerne die Errungenschaften aufzählen,
die wir den früheren Geschlechtern voraus haben. Ein Gift ist trotzdem
darin. Irgend ein Teufel muß seine Hand im Spiel haben. Einer, der weit
gefährlicher ist als die, welche in Würzburg oder im Zürcher Oberland
ausgetrieben werden. Manche sind sicher, daß sie diesen Teufel schon
namhaft gemacht haben. Profitstreben, nennen ihn die einen, oder
vielleicht auch Kapitalismus, Ueber-Technisierung, Natürlichkeitsverlust
und ähnliches sagen andere. Und wir schimpfen kräftig über d i e Leute
und Organisationen, welche als leibhafte Vertreter dieser Teufel
auftreten. Und jeder hat mit seiner Bezeichnung wirklich ein Teufelchen
am Kragen gepackt. Manche probieren auch schon ihren eigenen
Exorzismus, ihre eigene Teufelsaustreibung. Der eine mit biologischem
Anbau, ein anderer mit wohnlicherem Bauen, und ein dritter gönnt sich
mehr Ferien und drosselt die Produktion freiwillig. Viele Gruppen und
Diskussionszirkel auf der Welt sind an der Arbeit, um alle die Teufel
namhaft zu machen, die unser Leben heute vergiften.

Vielleicht hätte Jesus da auch noch eine Erfahrung beizutragen.
Wenn er heute schon so aktuell ist mit seinem Wort vom Gewinnen der
Welt und vom Schaden-Nehmen am Leben. Von einer technischen
Zivilisation wußte er freilich noch nichts. Aber er bekam auch einmal die
Möglichkeit in seinem Leben, die ganze Welt zu gewinnen. Diese
Möglichkeit, diewir dann in unserer späteren christlichenZivilisation voll
aufgenommen haben. Er erhält drei einzigartige Chancen, darf man wohl
sagen: Materiellen Wohlstand und Sicherheit für sich. Das ist das Erste
— auch bei uns. Aus Steinen soll Brot werden. Alle äußeren Probleme
wären so beseitigt. Weitreichender Einfluß und Macht, so das Zweite.
Bei all dem noch eine höhere Bestätigung, daß er richtig liegt: die
Legitimation von oben. Den göttlichen Ausweis für seine Wohlstandsund

Machtfülle.
Gar nicht schlecht sieht das aus. So gut, daß unsere spätere christliche

Zivilisation das ganze Angebot freudig ergriffen hat. Wir
persönlich dabei. Die christlichen Länder der Nordhalbkugel gehören
heute zu den wohlhabendsten und abgesichertsten der Welt. Ich genieße
das auch, und Sie auch. In diesen Ländern tobt ein beständiger
Konkurrenzkampf um Macht, Ansehen und Einfluß. Jeder von uns, der da
gehörig mitmacht, erhält auch seinen Anteil. Das ist keine Frage. Und
wir haben uns so daran gewöhnt, daß wir das alles sozusagen für reines
Christentum und Demokratie halten. Fast direkt von Gott. Die christliche

Legitimation ist, so scheint es, da. Wie könnten wir auch sonst das
alles im Namen des Christentums verteidigen wollen. Wir hatten
weltweiten Erfolg mit unserem «way of life», seitdem wir jene drei Chancen
ergriffen haben. Allerdings um einen Preis. Um den Preis einer
fundamentalen Beziehungslosigkeit. Das ist in und vor allem die Be-

34



ziehungslosigkeit zum Geheimnis unseres Lebens. Zu dem Geheimnis,
das wir mit dem Wort Gott einordnen. Die meisten von uns sagen
wohl noch, wenn man sie fragt: «Ja, Gott muß es wohl geben. Den soll
man stehen lassen, den Allmächtigen in der Bundesverfassung. Ohne
die Etikette «Gott» fehlte unserem «way of life» die Spitze. Ich will
doch nicht gottlos sein» — aber wie lebe ich denn jeden Tag? Bin ich
denn wirklich hellhörig für das Geheimnis, welches in meinem eigenen
Leben zu mir sprechen will? Das mich anruft und mir bewußt macht,
welches unerklärliche Wunder ich selbst bin? Das mir die Erfahrung
gibt, die vor allem Machbaren liegt. Mich trägt und birgt? Lebe ich
denn aus diesem Staunen, diesem Hören und Mich-Wundern — oder
habe ich das nicht längst verdrängt? Warum bin ich fast täglich damit
beschäftigt, meine Position auszubauen? Ich tue etwas und schaue, wie
es ankommt. Ich brauche andere dazu als meine Gehilfen und als mein
Material. Gestern Nachmittag erzählte mir einer, der von einer
zehntägigen Schweigezeit in Taizé zurückgekehrt war, über die Menschen
der Gemeinschaft dort. «Weißt Du, was die auf mich ausgestrahlt
haben?», sagt er. «Ganz deutlich Freiheit, völlige Gelassenheit. 'Ich
bin einfach da', das strahlen sie aus und aus dieser Gelassenheit heraus
tun sie dann, was nötig ist. Wo ist das um mich herum zu finden, sag
mir das!» Ein Mensch, der mit dem unendlichen Geheimnis seines
Lebens nicht mehr im Gespräch ist, kennt nur die Sorge der Anerkennung.

Dann kann ich doch schon gar nicht mehr offen sein für das
Geheimnis des anderen Menschen. Der andere ist entweder mein
Gehilfe oder mein Richter. Die Offenheit für das göttliche
Geheimnis im Leben und die Offenheit für das Geheimnis des anderen
Menschen hängen ganz fest aneinander. Wo diese Beziehungslosigkeit
schon das Normale ist, brauche ich immer mehr Ersatz im Materiellen:
Mir fehlt ja die tragende Gemeinschaft der Menschen. «Das Eigentum
ist ja das Einzige was wir haben.» Schließlich weitet sich die
Beziehungslosigkeit in einer weiteren Form: wer den materiellen Gewinn zu
seiner Bestätigung braucht, kann auch die Natur nur noch als Objekt
und Material gebrauchen. Diese Form der Beziehungslosigkeit kommt
uns allmählich ebenfalls wieder zum Bewußtsein.

Beziehungslosigkeit im Fundamentalen unseres Lebens — das ist
wohl der Preis, der für unseren Gewinn gebracht worden ist. Hier
jedenfalls sieht Jesus den Teufel. Den, der uns alles gibt und uns doch
das nimmt, was Leben ausmacht. Darum Jesu entschiedene Absage!
Er hätte in seiner eigenen Entscheidungs-Situation nichts anderes tun
müssen als auf diese grundlegenden Beziehungen des Menschseins zu
verzichten. Aber gerade das tat er nicht — im Unterschied zur
modernen christlichen Zivilisation. Darum haben sie ihn schon damals
«das Leben» genannt: Ein Sein in der völligen Beziehung zum Geheim-

35



nis, zum Geheimnis der göttlichen Liebe, zum Geheimnis des anderen
Menschen und zum Geheimnis der Schöpfung.

Ich bin überzeugt, daß wir heute dieses Grundproblem unserer
modernen Zivilisation mit aller Klarheit bezeichnen müssen. Vor und
hinter allen Teufelchen der Profitgier und der Vertechnisierung steht
jener «Ober-Teufel». Wir haben ihn die «fundamentale Beziehungslosigkeit»

genannt. Offen gesagt: es ist das Elend, das uns die Preisgabe
der gelebten Gottesbeziehung gebracht hat. Naturwissenschafter wie der
Physiker Walter Heitier weisen darauf hin. Und die meisten Gruppen,
die jetzt nach einem praktischen Ausweg aus der Lebensmisere suchen,
öffnen sich bewußt dieser religiösen Dimension unseres Lebens. Wenn
die Kirche zu etwas heute da ist, dann dazu: den Weg zur neuen
Beziehung wieder freizulegen: in Stille, Meditation, Verkündigung,
Feier und Gemeinschaft. Und es scheint doch, daß wir das auch wieder
vordringlicher tun in unseren Kirchen. Trotzdem stimmt dabei etwas
noch nicht und läßt mir persönlich keine Ruhe. «Warum», frage ich
mich, «gehen denn auch die wirklich suchenden Zeitgenossen so weit
an den Gottes-Bemühungen der Kirche vorbei?» Ich glaube, in den
Ferien ein wenig von einer Antwort darauf gesehen zu haben. Zufällig
kam mir bei einem Freund eine neue Zeitung namens «Oeko-Journal»
in die Hände. Dort beschreiben vorwiegend junge Leute ihre Ansätze
zu einer neuen Lebensweise. Unseren Besitz, sagen sie, legen wir
zusammen. Alle sollen daran Anteil haben, niemand soll mehr persönlich

um sein Eigentum fürchten müssen. Es soll uns nicht mehr
voneinander trennen. Wir erkennen den Wert eines jeden, unabhängig von
seiner Leistung. Als Gemeinschaft leben wir weitgehend von und mit
der Natur. Der Geist der Liebe, der gegenseitigen Anerkennung soll
unser Leben bestimmen, nicht der Un-Geist des materiellen
Besitzstrebens. So führen wir ein lebenswertes Leben. Verteidigen müssen
wir unseren Besitz nicht mit Waffen. Was wir haben, die Beziehungen,
das können keine Waffen uns wegnehmen. — Diese Leute bezeichnen
sich nicht als Christen, soviel ich weiß. Wenn man das als «normaler
Mitteleuropäer» liest, so ist man geneigt zu sagen: «Schwärmerei,
Phantasterei! Wo kämen wir denn auch hin!» Hinterher las ich dann
den Abschnitt aus dem Neuen Testament, den wir heute morgen auch
hörten. Unwillkürlich stellen sich die Beziehungen ein zwischen dem,
was Jesus dort über seine Gemeinschaft sagt, und was ich in jenem
Heft las. Heute kommen wir Normalchristen doch nicht einmal auf die
Idee, die wiedererweckte Gottes-Beziehung könnte solche umfassenden
Konsequenzen haben. Ich möchte sagen: solche zivilisatorischen
Konsequenzen. Eines ist mir aber klar: Der Gott Jesu ist nicht der Gegenstand

einer isolierten Geistesbeschäftigung. Die wiederhergestellte
Beziehung zu ihm macht alle anderen Beziehungen auch anders. Da läßt

36



sich gar nichts vom anderen trennen. Also gäbe es doch ein neues
Leben, eine neue Mitmenschlichkeit bis ins Materiell-Finanzielle, eine
Natürlichkeit bis in die Lebens- und Produktionsweise. Ja, ich möchte
fast sagen: eine neue Zivilisation im Kleinen, wie es die frühe
Christengemeinde auch war.

Ich bin sehr in Unruhe. Ich frage mich, ob wir trotz Meditationen,
Predigten und Gottesfesten überhaupt noch glaubwürdig von Gott
reden können. Ich meine: in der Kirche. Denn wir stecken ja alle so tief
drin in der alten Welt mit unserer Denkweise und unseren Sorgen und
unserer täglichen Lebensangst. Wir Pfarrer genauso wie Sie. Vielleicht
kann unsere Generation nur noch hinweisen auf ein Kommendes. Wie
Johannes der Täufer. Vielleicht können wir nur noch ein wenig
Vorbereitungsarbeit tun?

Diese Frage ist keine theoretische. Sie macht mir wirklich Mühe
— und ich hoffe: Ihnen auch. Gerhard Traxel

Besinnung — Sammlung — Bündnis?
Nationalrat Jean Ziegler hat in einem Brief an den «Vorwärts» vom
28. Oktober anläßlich einer Besprechung seines Buches «Eine Schweiz
— über jeden Verdacht erhaben» neben der Auseinandersetzung um
sein Buch einige andere Grundfragen aufgegriffen, die Beachtung
finden sollten.

Daß sein Buch in die großenteils geruhsame schweizerische
Bundeshaus- und Landespolitik heftige Wellenschläge gebracht hat, ist
gewiß gut. Er hat an neuralgische Punkte gerührt. Mit Wut werden
Geheimnisse und Heiligtümer gehütet, die keine sind. Wer seine
«Geschäfte» mit Gerechtigkeit treibt, muß sie auch der vollen Wahrheit und
Oeffentlichkeit freigeben können. Das wäre auch ein Stück der wahren
Freiheit, die statt dessen für alles und jedes zum Wandschirm gemacht
wird. Genau dies war einer der Gründe für Leonhard Ragaz, im
Jahre 1917 in seinem Buch: «Die neue Schweiz» auf die Zusammenhänge

von Geldherrschaft, Kapitalismus, Militarismus und die
Zerstörung der demokratischen Fundamente hinzuweisen. Gründliche
Besinnung und Wahrheitserkenntnis in allen Bereichen und gegenüber
allen «Mächten» dieserArt tun not. Schwerste, gern gemiedene Aufgabe,
die, wenn nicht redlich erstrebt, von den Völkern mit Katastrophen
bezahlt werden muß! Wenn wir auf uns und in die Welt schauen, ist
Alarm genug vorhanden. «Sie kehrten nicht um von ihren Werken.»
Diese biblische Aussage ist eine leider durchgängige Wahrheitserkenntnis

der konkreten Menschen- und Völkergeschichte auch heute.

37


	Lebensqualität : Lesung (Matthäus 4, 1-11)

