
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 71 (1977)

Heft: 1

Artikel: Der Weg in die Wüste (II. Mose 15, 22-27)

Autor: Sonderegger, Hugo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-142614

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-142614
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Weg in die Wüste
II. Mose 15, 22-27

Nach der wunderbaren Errettung aus der Gewalt des ägyptischen Heeres

am Schilfmeer hat Israel Aegypten endgültig hinter sich. Jetzt
stehen sie im ersten Aufbruch der Freiheit und gleichzeitig machen
sie die erste Bekanntschaft mit der Wüste. «Sie zogen nach der Wüste
Sur und wanderten dreiTage in derWüste, ohne daß sieWasser fanden.»
Nur langsam kommen sie vorwärts, es ist ja ein ganzes Volk, das diese

Wanderung durch die Wüste auf sich nimmt. Wandern, Wüste, Was-
serlosigkeit — welche Anstrengungen, welche Qualen! Wüste und
Wasser finden nicht zusammen, ja, sie schließen sich gegenseitig aus.
Die Kinder schreien, das Vieh brüllt, die Alten schweigen, die jungen
Männer drängen vorwärts, daß sie Wasser finden für ihr Volk, und die
Mütter ängstigen sich um ihre Kinder.

In diesen Tagen und Wochen sind der Schweizer-Bevölkerung
die Jahresberichte und Aufrufe der bekannten Hilfswerke ins Haus
gekommen, die den Kampf gegen den Hunger der Welt auf sich nehmen.
In einem dieser Aufrufe heißt es: «Für Millionen Kinder sind
Ueberschwemmungen, Dürre und Erbeben nichts verglichen mit ihrer ständigen,

unabsehbaren Angst. Ihr Problem ist Ueberleben, Ueberleben im
ganz gewöhnlichen Alltag. Ueberleben, indem man etwas zu essen
findet. «Der Prophet Jeremia beschreibt im zweiten Kapitel die Wüste
als «das Land der Oede und der Schluchten, das Land der Dürre und
des Dunkels, das Land, da keiner wandert und keiner Wohnung
macht». Wir haben heute auf unserer Erde Wüste, auf der Millionen
wohnen, wohnen müssen, wo noch gesät und geerntet wird, aber zu
wenig, zu kärglich, wo die Menschen ständig bedroht sind vom Skorbut

und vom Tod, wo sie warten, immer nur warten auf ein Leben
ohne Hunger. Oft ist es nur ein kurzes Leben, in welchem sie warten,
weil der Hungertod sie bald überholt. Kein Wasser, keine Nahrung,
nichts!

Israel ist mindestens schon drei Tage unterwegs ohne Wasser. Am
vierten Tag atmen sie auf. Wasser ist in Sicht gekommen; weit
entfernt sehen sie den glatten Spiegel eines Sees. Aber das Wasser ist bitter,

ungenießbar. Eine erschütternde Enttäuschung! Als sie von Wasser
gehört hatten, faßten sie neuen Mut, schleppten sich mit letzten Kräften

herzu — und jetzt, wo sie vor dem See stehen, versagt er sich
ihnen.

Diese Enttäuschung erleben wir heute im Weltausmaß. Die Technik,

die Medizin, die Pharmazeutik, die unser Leben erhalten und
schützen möchten, lin die wir seit der sprunghaften Entfaltung der
Wissenschaften vor 200, 300 Jahren große Hoffnungen setzen; gerade diese

1



Hoffnungsgüter gefährden in den letzten Jahrzehnten das Leben. Sie
drohen die Grundstoffe, die Substanzen unserer menschlichen
Existenz zu vernichten, wie hier das Wasser. In der vergangenen Woche
konnte man in der Zeitung von einem Vortrag lesen, den unser heutiger
Wasserexperte, Prof. Stumm von der E. T. H., in Deutschland gehalten
hat, wo er berichtet, einer der am stärksten verschmutzten Ströme der
Erde sei der Rhein. Vor allem sei er durch Chemikalien verseucht. Ein
Viertel der gesamten Weltchemieproduktion geschieht im Einzugsgebiet

des Rheins. Und dann die Tatsache, die einem fast ein Lächeln
abzwingen möchte, wenn sie nicht so bedenklich wäre: Vierzig Millionen

Menschen brauchen den Rhein als ihren Abwasserkanal, und
zwanzig Millionen beziehen aus dieser Kloake ihr Trinkwasser. Wir
sind vor einigen Wochen einem Ehepaar aus Düsseldorf, einer Stadt
am Rhein, begegnet; es erzählte uns, daß man bei ihnen das
Trinkwasser flaschenweise in den Läden kaufe — bestimmt auch in Köln
oder in Rotterdam! Wüste heute, Verwüstung der Erde. Zivilisationswüste.

Ich vermute, daß wir es uns zu einfach machen, wenn wir die
alleinige Schuld den andern zuschieben, jenen, die durch die
technischen Errungenschaften reich, steinreich geworden sind, obschon da
tiefgreifende Fehler geschehen sind, die korrigiert werden müssen, wenn
wir nicht alle zugrunde gehen sollen. Aber unzählige, zum Beispiel
du, zum Beispiel ich, sind m i t jenen andern wohlstandsfähiger
geworden. Denken wir an den noch bis in die ersten Jahrzehnte unseres
Jahrhunderts auch in der Schweiz weitverbreiteten Pauperismus, die
Armutei, bei der man nicht gerade verhungerte, aber immer am Rande
des Hungerhabens lebte, mit einfachsten Nahrungsmitteln, Habermus
Mais, Kartoffeln am Morgen, Kartoffeln am Mittag, Kartoffeln am
Abend und nicht wie heute mit so und so vielen Zutaten. Wir dürfen
nicht einfach sagen: «Ja, das war viel gesünder.» Wer von uns möchte
den ziemlich reichen Mittags- oder Abendtisch vertauschen mit der
kärglichen, genußarmen Ernährung in der guten alten Zeit! Viele
soziale Errungenschaften wären nicht möglich geworden ohne die Technik

im weitesten Sinn des Wortes.
Seit zwei Jahrhunderten gehen wir im Abendland den Weg in die

Freiheit, aber auch, wie wir jetzt merken, den Weg in die Wüste. Es
geht uns wie den Juden, die Aegypten verlassen hatten. Hier in der
Wüste atmen die Juden zum ersten Mal die Luft der Freiheit, spüren
sie, was das sein könnte, die Weite, der Ausblick in eine große
Zukunft, die vor ihnen liegt.

Aber sie wissen: hier ist Wüste. Die Wüste ist nicht das
Gelobte Land, sie ist nur der Vorraum der Freiheit. Und da geht es offenbar

nicht ab ohne Murren. «Dann kamen sie nach Mara. Aber sie



konnten das Wasser wegen seiner Bitterkeit nicht trinken, denn es war
sehr bitter. Daher hieß man den Ort Mara, Bitterquell. Nun murrte das
Volk wider Mose und sprach: Was sollen wir trinken?» — eine
empörte, aber völlig verständliche Frage!

Hier möchte ich etwas sagen zur literarischen Gestalt des Textes:
er stammt trotz seiner Kürze nicht von einer Feder, sondern ist
zusammengesetzt aus mindestens drei verschiedenen Quellen. Wir
haben schon oft gehört, daß die Mosesbücher nicht zur Zeit des Mose,
sondern Jahrhunderte später geschrieben wurden, und zwar zu verschiedenen

Zeiten, etwa im Jahre 1000 vor Christus, dann 600 und wiederum
500 vor Christus, zur Zeit Davids und Salomos, später unter Josia,
schließlich im babylonischen Exil. Fromme Juden haben in die
Situation der Kinder Israels am Bitterquell das herrliche Wort eingesetzt:

«Ich bin der Herr, dein Arzt.» Jesus hat bekanntlich das Wort
in der Vollmacht des Sohnes aufgenommen: «Nicht die Starken
bedürfen des Arztes, sondern die Kranken.» Er geht auf das Murren, das
Klagen, das stille Leiden der Kranken ein. Und der Apostel Paulus
berichtet 1. Korinther 10, daß Christus im Geiste schon immer dabei
gewesen sei, auch beim Auszug der Hebräer nach dem Gelobten Land,
und daß die Juden damals in der Wüste Wasser des Lebens getrunken
hätten. Christus, sein großer Bruder, gleichsam der heimliche Begleiter

des Mose! Mose glaubt, daher schreit er zu Gott. «Mose aber
schrie zum Herrn. Der Herr wies ihm ein Holz; das warf Mose ins
Wasser, und das Wasser wurde süß.»

Mose glaubt. Was tut einer, wenn er glaubt? Er geht seinen Weg
in der kaum mit Worten auszusagenden Sicherheit, daß ihm auf diesem
Weg etwas entgegenkomme, das ihm hilft, damit er weiter schreiten
kann und das Ziel nicht verfehlt. Das ist Glaube. Und wenn es das nicht
gäbe, daß uns immer wieder mal etwas begegnet, mit dessen Hilfe wir
weiterkommen, dann könnten wir Menschen einander überhaupt nicht
helfen, nicht mehr füreinander einstehen, für einander kämpfen; dann
könnten wir nicht hie und da sogar den Kopf hinhalten oder das eigene
Herz für andere riskieren.

Und dann ist da dieses Holz, die Alten hätten gesagt, vom Baume
des Lebens genommen — das Wunder! Etwas, das wir nicht erklären
können, es sei denn, wir denken an die Freiheit, die Möglichkeiten, die
Gott hat. Warum eigentlich nicht? Wer von uns Menschen etwas hält
von der schöpferischen Kraft, die dem Menschen gegeben ist, etwa in
der Kunst oder in den Einfällen, die das Zusammenleben der Menschen
besser und wahrer machen, wer etwas hält von der Fähigkeit des
Menschen, Dinge zu tun, die man nicht unbedingt tun muß und die doch
helfen, das Leben schöner zu gestalten, der wird unmöglich leugnen
können, daß Gott, der Schöpfer, Kräfte besitzt und Dinge fertig bringt,



die nicht an unsere Vorstellungen gebunden sind, sagen wir, an unseren
Begriff eines Kausalitätsgesetzes von Ursache und Wirkung. Moses
glaubt an Gott, an den Wundergott.

Moses glaubt aber auch an den Menschen. Er kennt ja den Menschen
ziemlich gut, er kennt nämlich sich selbst. Er kennt das Herz des

Menschen, das zu allen Zeiten daselbe ist, in der Antike und in der
Moderne, bald trotzig, bald verzagt, stürmisch in Lust und Leid,
ausgreifend nach dem Leben mit seinem Glück und seiner Not, träge zu
Gott hin und doch voller Sehnsucht nach dem Ewigen. Mose kennt
den Menschen in seinen Krisen, den Menschen, der bei bestimmten
Geschehnissen meint, seine Welt gehe unter. Aber Mose kennt den
Menschen — sagen wir nun mit Paulus — in Christus.
Er weiß, daß der Mensch nicht nur der ist, den er in der Gegenwart
darstellt in seinem Murren oder seiner Zufriedenheit, sondern der Mensch,
der er werden soll, der er wird, weil Gott etwas mit ihm vorhat. In
jedem Menschen steckt ein Ziel, das er noch nicht erreicht hat, ohne
das er aber nicht zu verstehen ist. Und dasselbe gilt von der Menschheit,

von dem, was wir unsere Geschichte, die Weltpolitik, die
Weltkultur, den Weltgeist nennen. All das ist nicht zu verstehen in seiner
Unruhe, in seiner Bewegung auch zum Guten, zum Positiven hin, ohne
das Wissen, daß die Menschheit auf das Reich Gottes hin angelegt ist.

Aber noch sind wir in der Wüste, beim Wandern und oft ohne
Wasser. Wir stehen erst im Vorraum der Freiheit. Wir haben einen
gebundenen Leib, eine gebundene Seele. Denken wir an die Vererbung,
an die Umwelt mit ihren Einflüssen, die auf uns hernliedersürömen, an
den Zeitgeist, dem wir nicht so leicht entrinnen, wie viele Leute, auch
Christen, meinen. Und dann gibt es Krankheit und Krisen. Es wäre
gefährlich, sich mit der Illusion einzuschläfern, es sei anders. Christus
ist ja unser Arzt, weil dem so ist, weil es Krankheiten und Krisen
gibt. Und so gibt es Bazillen und Ansteckung. Immun, seuchensicher
ist kein Mensch. Zum Glück, sonst würden wir die andern noch viel
weniger verstehen. Der unangreifbare Mensch wird steril, unangreifbar
von der Not, den Tränen und den Schmerzen der andern.

Wir sind in der Wüste. Wir wandern von einer Stätte zur andern,
wie es im Text heißt, vom Schilfmeer zur Wüste Sur und an den
Bittersee, aber auch nach Elim. «Dann kamen sie nach Elim, da waren
zwölf Quellen mit Wasser und siebzig Palmen; und sie lagerten sich
daselbst am Wasser.» Es gibt auch das Begnadete, das Geschenk,
diie Nähe Gottes, das Nicht-mehr-Erwartete. Es gibt Lebetnsenergie, die
über die vitalen Kräfte einer robusten Gesundheit weit hinausgehen.
Oder kennt ihr sie etwa nicht? Jene Menschen, Männer und Frauen
schwachen Leibes, zarter Seele, und doch widerstandsfähiger und
wirksamer als viele andere in ihrer äußeren Kraft und ihrem Aktivismus.



Wir sind in der Wüste und wir sind angreifbar. Aber ER ist unser Arzt,
darum glauben wir, daß wir das Ziel erreichen werden. Wir glauben
mitten im Kleinen und Kleinlichen unseres Lebens an das Größere.
Dieser Glaube ist unsere Gesundheit. In solchem Glauben sind wir
unterwegs zur ganzen Freiheit. Hugo Sonderegger

Wissenschaft — wem verantwortlich
Im Verband amerikanischer Wissenschafter (Federation of American
Scientists, FAS) zirkuliert: gegenwärtig eine Umfrage, die im oben-
stehenden Titel zusammengefaßt werden kann. Seit 1946 organisiert,
ursprünglich als Verband der Atomwissensohafter, funktioniert er in
erweitertem Umfang als Gewissen der akademischen Gemeinschaft. Die
Frage der Verantwortung hat im Verband zu einer tiefgreifenden
Meinungsverschiedenheit geführt, die offenbar Wird, soballd sich
Wissenschafter als solche zu einer Angelegenheit öffentlichen Interesses
äußern. Die engere Interpretation Wissenschaftlicher Verantwortung will!
sich ausschließlich auf die korrekte Haltung des Wissenschafters, den
Prinzipien seiner wissenschaftlichen Gemeinsdhaft gegenüber beschränken

— er soll nichts unternehmen oder äußern, was diese Gemeinschaft
herabsetzt, den Traditionen der Wissenschaft oder ihrem Image schadet.

Praktisch gesprochen soll er nicht öffentliche Erklärungen
abgeben, die nicht bewiesen werden können. Verallgemeinerungen ohne
feste Gründe oder gar Spekulationen sind für ihn tabu. Er darf sich
nicht in Kampagnen einlassen zugunsten politischer Entscheide, zum
Beispiel, in denen er über das wissenschaftlich Vertretbare hinausgehen
müßte, wie es vorkommen kann, wenn man mit Nicht-Wissenschaftern
zusammenarbeitet, oder sich den oft unwürdigen Präsentatiionsweisen
des Fernsehens usw. unterwirft.

Eine largere Auslegung sieht als Primat die Notwendigkeit
wissenschaftlicher Verantwortung der Gesellschaft gegenüber. Diese Richtung
zieht daher den Ausdruck «soziale Verantwortung» vor. Sie akzeptiert
die Tatsache, daß Wissenschafter in öffentlichen Diskussionen
unausweichlich über das hinausgehen müssen, was wissenschaftlich feststeht.
Nach largerer Auslegung sind politische Entscheide überhaupt ein Spiel
mit enormen Ungewißheiten, das der Wissenschafter mitzumachen
gezwungen ist.

Naoh der engen Interpretation sollen also Wissenschafter sich nicht
in die Diskussion öffentlicher Angelegenheiten einmischen, während
die largere Interpretation die Teilnahme an solchen Auseinandersetzungen

zur «sozialen Verantwortung» und Pflicht des Wissenschafters
erklärt.


	Der Weg in die Wüste (II. Mose 15, 22-27)

