
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 70 (1976)

Heft: 11

Artikel: Gemeinschaft der Hoffnung : Gespräch zwischen Prof. Dr. Jürgen
Moltmann und Alfred A. Häsler

Autor: Moltmann, Jürgen / Häsler, Alfred A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-142595

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-142595
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gemeinschaft der Hoffnung
Gespräch zwischen

Prof. Dr. Jürgen Moltmann und Alfred A. Häsler
H.: Vor einigen Jahren hat Ihre «Theologie der Hoffnung» dazu
beigetragen, das Christentum wieder neu als eine Religion der Hoffnung
zu verstehen. Hat die Bestimmung des Glaubens als eine Haltung der
Hoffnung für Sie persönlich eine Bedeutung für Ihr Gottverhältnis
gehabt?
M.: Gott ist für mich ein tragender Grund meines Lebens. Ich habe
das erfahren in der letzten Zeit des Krieges und nachher in der
Gefangenschaft. Er war für mich nie eine Art Superautorität im Himmel,
oder ein Vaterersatz, sondern vielmehr eine begleitende Macht, deren
Nähe ich in Zeiten der Bedrückung und Verzweiflung vielleicht mehr
gespürt habe als in Zeiten des Hochgefühls und des Glücks. Diese
begleitende Macht fand ich beim Lesen der Bibel, etwa bei Abraham,
dem Gott der Verheißung, der mit ihm geht in das Land, das er ihm
zeigen wird, und der bei all seinen Wanderungen durch die Fremde
bei ihm ist. Ich fand diese begleitende Macht wieder beim Auszug Israels

aus Aegypten, als Macht der Befreiung, die vorangeht, die lockt
und zu immer neuen Aufbrüchen führt. Und ich fand sie im Neuen
Testament wieder als Macht, die Jesus von den Toten auferweckt hat.
Dieser Zug in die Zukunft, diese Macht der Begleitung, ist für mich das
göttliche Geheimnis. Aber das sind nur stammelnde Worte, mit denen
man ein Geheimnis umschreibt, das zu erforschen man dann sein ganzes
Leben dransetzt.
H.: Gott als begleitende Macht in der Gestalt des Allmächtigen?
Verstehen Sie Gott als ein persönliches Gegenüber, mit dem Sie im Gebet
reden und von dem Sie Antwort erhalten?
M.: Das ist die Frage des Gebetes überhaupt. Ich möchte hier Gott
nicht nur als eine Macht bezeichnen, sondern zugleich als ein Gegenüber,

von dem man spürt, daß er auf einen wartet, auf einen hofft, daß
er einen nicht losläßt und einen dann auch zu stillen oder ausgesprochenen

Gebeten, Ausdrücken der Dankbarkeit, der Sorge und der Hoffnung
befreit.
H.: Die Beziehung des Menschen zu Gott, der Glaube, daß Gott ist
und daß er sich dem Menschen offenbart, ist die Grundlage unserer
Religion. Aber: Ist Gottesglaube tatsächlich die Voraussetzung
aller Religion, aller Religiosität?
M.: Das hängt davon ab, was man unter Religiosität versteht. Man
kann mit Karl Marx Religion oder Religiosität als «Opium des Volkes»

bezeichnen. Es gibt eine ganze Menge verschiedener Ausdrücke.
Wenn man's positiv wenden will, ist Religiosität wohl eine Art Spiri-

317



tualität, eine Geistigkeit, die offen ist für dieses transzendente
Geheimnis und das Geheimnis der Zukunft. Beides fällt für mich zusammen.

In dem Sinne ist der Glaube, der sich zur Hoffnung erstreckt,
der das Leiden hier wahrnimmt — denn der Glaube macht ja sensibel

für fremdes Leiden —, eine tiefe Form von Religiosität.
H.: Würden Sie in diesem Sinn einen Atheisten, der zwar den Gott der
Christen und unsere Religion ablehnt, für den aber das PrinzipHoffnung
eine Realität ist und der in der Liebe zu den Menschen lebt, einen
religiösen Menschen nennen?
M.: Ich habe viele Menschen kennengelernt und bin mit manchen
befreundet, deren tiefe Religiosität ich bewundere, obwohl sie die für sie
«abgebrauchten» Worte Gott, Himmel und so weiter nicht verwenden.
Ich denke an Ernst Bloch, den ich für einen sehr religiösen Menschen
halte, obwohl er aus philosophischen, wie auch aus jüdischen Gründen
den Namen Gottes nicht einmal zu denken wagt. Ebenso ist es wohl
mit Roger Garaudy in Paris oder Milan Machowec in Prag.
Religiosität muß nicht an ein traditionelles Vokabular gebunden sein. Im
Gegenteil.

H.: Dämonisches wurde unter Berufung auf Gott in der Kirche und
durch die Kirche nicht nur in Amerika praktiziert, sondern auch bei
uns in Europa. Ich denke an die Kreuzzüge, die Inquisition, die
Hexenverbrennungen und so weiter. Das und die Opposition gegen
gewisse naturwissenschaftliche Erkenntnisse hat zur Trennung von Kirche
und exakten Naturwissenschaften geführt. Die Aufklärung hat den
Gott der Kirche vom Himmel auf die Erde geholt und dann geleugnet.
Aber auch Theologen haben es unternommen, das Gottesbild der Kirche

zu entmythologisieren. Das hat das Kirchenvolk unsicher gemacht.
Wohin hat die Entmythologisierung geführt? Was ist ihr Ergebnis?
M.: Mit dem Stichwort «Entmythologisierung» haben Sie einen sehr
wunden Punkt berührt, an dem sich die Geister auch in unserem Lande
ständig scheiden, zwischen konservativ-pietistischen und mehr
liberalen, der modernen Welt aufgeschlossenen Kreisen unserer Kirche.
Ich möchte dem Streit etwas Wind aus diesen Segeln nehmen.
Entmythologisierung der religiösen Bilder und Vorstellungen hat es seit
den Schriften des Neuen Testamentes gegeben. SohlieMüh beansprucht
der christliche Glaube, nicht irgendwelchen Mythen zu folgen, sondern
einer bestimmten Person, nämlich Jesus von Nazareth.

Nach dem Kriege hat eigentlich nur eine zweite, eine fortgesetzte
Aufklärung eingesetzt. Im 19. Jahrhundert hatten wir den Streit um die
historisch-kritische Forschung. Daran hat man sich inzwischen
gewöhnt. Man kann die Bibel sehr gut historisch-kritisch analysieren
und dennoch das Evangelium und die Verheißungen aus der Bibel

318



hören und glauben. Das ist keine Alternative. So wird es mit der
Entmythologisierung auch gehen. Man wird sich daran gewöhnen müssen,
daß die Bilder und religiösen Vorstellungen zeitbedingt sind, sehr viele
geschichtliche Bedingungen haben und nicht absolut genommen werden
dürfen. Aber das, was sie ausdrücken wollen, nämlich den Glauben an
Christus, wird durch die Entmythologisierung nicht berührt, sondern
eher freigesetzt. Das war die ursprüngliche Absicht von Rudolf Bult-
mann. Nach der Entmythologisierungsdebatte bekommen wir jetzt im
Zuge der weiteren Aufklärung eine Diskussion über die soziologischen,
ökonomischen und anderen Bedingungen der Kirche und des Christentums.

Wir müssen durch diese Kritik ebenso hindurch wie durch die
historische Kritik oder die Entmythologisierungsdebatte.

H.: Unabhängig von der Entmythologisierungsdiskussion hat eine
andere BewegungUnruhe insLeben derKirche gebracht: Die Hinwendung
zur Welt, genauer: zu den sozialen und politischen Problemen dieser
Welt. Christliche Theologen und Laien in beiden Konfessionen haben
zum Teil sehr radikale Sozialrevolutionäre und politische Positionen
bezogen. Wie beurteilen Sie diese Erscheinungen?
M.: Im ganzen beurteile ich sie sehr positiv. Man darf nur nicht von
falschen Voraussetzungen ausgehen. Es war keinesweg so, daß im
Deutschland des vorigen Jahrhunderts die Kirche etwa unpolitisch
gewesen war. Die Pfarrer waren Angestellte des Staates und vertraten
eine Staatsreligion. Sie hielten Gottesdienste am Sedans-Tag zur Feier
des Deutschen Reiches und des Sieges über Frankreich. Sie waren
durchwegs deutschnational eingestellt und vertraten das auch in den
Predigten. Man kann also nicht sagen: Früher war die Kirche
unpolitisch und hat sich aus dem politischen Geschäft herausgehalten, und
jetzt, plötzlich, ist sie politisch geworden.

Kirche ist auch politisch, sie ist auch ein politischer Faktor, und
jeder Politiker weiß das. Es fragt sich nur, wie sie diesen politischen
Faktor formuliert und artikuliert. Soweit man das bisher sehen kann,
war die Kirchenpolitik — ich meine damit im weitesten Sinne die
Ordnung der Kirche in der Gesellschaft — stark vom Eigeninteresse
geprägt. Um die eigene kirchliche Organisation und Institution
aufrechtzuerhalten, verbündete man sich mit den Mächten, die auch daran
interessiert waren, daß die Kirche ihren festen Platz in der Gesellschaft
behalten solle. Ich habe die neue Aufgabe darum so formuliert: «Nicht
die Politisierung der Kirche ist heute die Aufgabe, sondern die
Christianisierung der Kirchenpolitik und der Politik, die Christen unterstützen.»
Ich glaube, daß die kritischen Anfragen an die Kirchen in dieser Richtung

drängen. Sie sollen nicht nur Christus predigen und Sakrament
und Gemeinschaft bezeugen, sondern auch ihre eigene Kirchenpolitik

319



und die Politik, die sie unterstützen, in die Befreiungsgeschichte stellen,
die von Christus ausgegangen ist. Das ist eine dringende und notwendige

Entwicklung.
FL: Nun werfen aber manche Christen den engagierten Theologen vor,
ihr Hineindrängen in soziale und politische Bereiche sei gar kein echtes
Engagement, sondern sozialpolitische Betriebsamkeit in Konkurrenz
zu politischen Parteien und ein Nachlaufen progressiver Gruppen. Es
gehe ihnen vor allem darum, jene Schäflein, die durch Predigt und
Gebet allein nicht mehr zu halten seien, durch sozialen und politischen
Radikalismus wieder in die Kirche zurückzuholen. Wollen die
engagierten Theologen substantielle gesellschaftliche Veränderungen, oder
wollen sie einfach wieder die leerwerdenden Kirdhen füllen?
M.: Vielleicht ist das ein neuer Punkt, den die Kirche leider erst sehr
spät entdeckt hat. Aber wer immer seit Anfang des 19. Jahrhunderts
sich in Sozialarbeit hineinbegeben und dem einzelnen Armen und
sozial Schwachen zu helfen versucht hat, ist dann auch sehr bald auf die
Ursachen ihres Elends gestoßen und hat gemerkt, daß persönliche und
karitative Hilfe nicht ausreichen, sondern daß die Struktur, welche
Elend hervorruft, selber verändert werden muß. Wir haben hier in
Baden-Württemberg die Arbeit des Diakonischen Werks mit Gastarbeitern.

Es ist für jeden, der da mitarbeitet, sofort sichtbar, daß es zwar
dringend notwendig ist, für bessere Wohnungen zu sorgen, die Kinder
zur Schule zu bringen, und soziale Hilfen zu geben, daß man aber
darüber hinaus den Ursachen ihres Elends auf den Grund gehen muß. Es
ist notwendig, daß die Kirche sich da einmischt. Es geht nicht, daß sie
die Struktur, die das Uebel verursacht, dem Staat überläßt und dann nur
als Samariter hinterher kommt und die Leichen aufsammelt, die unter
die Räder geraten sind.

Auf der anderen Seite muß man aber sagen, daß die bloße Kritik
an der sozialen Struktur, die Globalkritik am Kapitalismus, Spätkapitalismus

und so weiter ja den einzelnen, die im Augenblick im Elend
sind, gar nicht hilft, so daß es vielleicht eine berechtigte Reaküon gibt
gegen manche Theologen, die sich als Ankläger vor Gott, der Welt und
dem Rest der Gesellschaft aufspielen, aber überhaupt nichts tun. Die
Kirche kann wohl nur soweit Kritik an Strukturen aussprechen, wie sie
selbst sich hineinbegibt in die Arbeit mit Menschen, die unter diesen
Strukturen leiden. Sonst ist sie unglaubwürdig.
H.: Nehmen wir die Frage des Eigentums. Sie wird immer wieder
gewisse Gruppen von überzeugten Christen beschäftigen. In der
Bergpredigt gelten die Seligpreisungen den Armen und Ausgestoßenen, die
Weherufe aber den Reichen und Mächtigen. Auch die Geschichte des
reichen Jünglings oder die vom reichen Mann und vom armen Lazarus
zielen letztlich auf die Frage naoh Funktion und Gefahr des Bigen-

320



turns für den Menschen und damit auch für die Gesellschaft. Wenn
nunTheologendieses Thema aufgreifen, werden sie sehr schnell verdächtigt,

entweder Utopisten zu sein oder die Kirche marxistisch zu
unterlaufen und damit die freiheitliche Gesellschaft überhaupt in Frage zu
stellen. Wie sehen Sie das?
M.: Wenn man vom Evangelium her sagt, daß der Mensch nicht durch
das Haben, sondern allein durcli Glauben selig werde, dann muß man
auch die Konsequenzen ziehen und auf eine gerechtere Eigentumsordnung

drängen. Man kann nicht den einzelnen Menschen als
«Kapitalisten», der sich durch seinen Besitz rechtfertigen will, von dieser
Besessenheit befreien, ohne zugleich auf eine gerechtere Eigentumsordnung

zu drängen.
Das aber sollte die christliche Gemeinde nicht den Theologen allein

überlassen. Hier braucht sie aktive Laien, die mit ihrem Sachverstand

mit den Theologen zusammenarbeiten, um die entsprechenden
kritischen Punkte zu erarbeiten. Um es offen zu sagen: Mir scheint,
daß nach der Verheißungsgeschichte aus dem Alten und dem Neuen
Testament eine klassenlose Gesellschaft mehr dem Reich Gottes
entspricht als eine Klassengesellschaft. Ich will damit nicht sagen, daß das
Reich Gottes Sozialismus sei oder damit identisch wäre. Das wäre
ganz falsch. Es geht aber darum, daß man glaubwürdige Entsprechungen

in seinem Leben zu dem herbeiführt, was man glaubt und worauf
man hofft. Wenn man der Kirche und den Christen bestreitet, die
Verhältnisse zu verändern, bestreitet man eigentlichdieGrundlage des christlichen

Glaubens, nämlich die Inkarnation. Was heißt denn
Fleischwerdung anderes, als daß sich Gott einläßt auf die realen Verhältnisse,
in denen Menschen leben?
H.: Da stellt sich ja dann die Frage, inwieweit Christen und Kirche als
«Unruhestifter» notwendig sind, indem sie die vom Evangelium her
gestellten Fragen immer wieder stellen und mit der gesellschaftlichen Realität

vergleichen. Gibt es Bereiche, von denen man sagen kann: «Da
haben die Kirchen nichts zu suchen. Hier sind nur die Politiker, der
Staat zuständig?»
M.: Tn Deutschland gab es diese Diskussion über die Zuständigkeit der
Kirche im Dritten Reich. Die Bekennende Kirche hat in ihrer Barmer
theologischen Erklärung 1934 gesagt: «Wir verwerfen die falsche Lehre,
als gebe es Bereiche unseres Lebens, in denen wir nicht Jesus Christus,
sondern anderen Herren zu eigen wären.» Sie hat also die Aufteilung
in Zuständigkeiten abgelehnt und ist damit in den Widerstand gegen
Hitler gegangen. Nun haben wir heute gewiß nicht die Situation wie
unter Hitler. Aber grundsätzlich gibt es keine Bereiche, die von dem
Anspruch und dem Zuspruch des Evangeliums ausgeschlossen sind. Wie
könnte man sonst von Gott reden als der alles bestimmenden Macht,

321



wenn man seine Zuständigkeit begrenzt auf die Seele, auf das Innerliche

oder auf das Persönliche? Hier gibt es, glaube ich, nur Entweder—
Oder.
H.: Im Dritten Reich hat die Bekennende Kirche Widerstand geleistet.
Es war ein gewaltloser Widerstand. In Südamerika haben Priester
das Gewehr in die Hand genommen und sich den Guerillas Che
Guevaras angeschlossen. In Afrika gibt es ähnliche Erscheinungen. In
Nord-Irland führen protestantische und katholische Christen einen
mörderischen Krieg gegeneinander. Wie nimmt die Kirche Stellung zur
Frage der Gewalt? Soll sie sie prinzipiell verurteilen? Soll sie von Fall
zu Fall Stellung nehmen und sich damit der Gefahr der Willkürlichkeit

aussetzen? Soll sie schweigen?
M.: Die Frage Gewalt oder Gewaltlosigkeit ist so abstrakt, daß sie von
Kain und Abel bis zum Ende der Welt diskutiert werden kann. Ich
würde sie eher im Rahmen des Widerstandsrechtes sehen, wie es etwa
im schottischen Bekenntnis formuliert ist: Christen sollen auf Grund
der Liebe zum Nächsten der Tyrannei widerstehen und die
Unterdrückten befreien. Wenn also in einer bestimmten Situation das
Widerstandsrecht eindeutig gegeben ist, ist der Gebrauch von Gewalt in diesem
Rahmen legitim — nicht gerechtfertigt, aber legitim.
H.: Können Sie das konkretisieren?
M.: Ich könnte mir vorstellen, daß das Widerstandsrecht legitim ist:
1. Wenn eine Regierung ihre eigenen Gesetze ständig bricht, also
gesetzlos handelt. Dann fällt die Regierungsgewalt sozusagen an das Volk
zurück, und das Volk hat das Recht, die Regierungsgewalt auszuüben
gegen diese Regierung. 2. Wenn eine Regierung Gesetze erläßt, die in
eklatantem Widerspruch zur eigenen Verfassung stehen; endlich, 3.

wenn die Regierung eine Verfassung macht, welche die elementaren
Menschenrechte, wie sie in der allgemeinen Erklärung der Menschenrechte

dargelegt sind, mißachtet. Das muß natürlich im Einzelfall
nachgewiesen werden. Ich glaube, es gibt heute Situationen in der Welt, wo
das Widerstandsrecht im Blick auf die Menschenrechte relativ
eindeutig gegeben ist. Da ist dann eigentlich nicht von Gewalt und Gegengewalt,

sondern vom Versuch der legitimen Ausübung von Regierungsgewalt

die Rede.
Ich glaube, so hat auch Zwingli 1523 das Widerstandsrecht

verstanden, als er in seinen Schlußreden erklärte, wenn eine Regierung
gegen das Naturrecht und die Bergpredigt handle, dann solle diese
Regierung, wenn es geht, mit Gott abgesetzt werden. Entsprechend hat
Karl Barth das schottische Bekenntnis in den dreißiger Jahren ausgelegt.

Und nach unseren eigenen Erfahrungen im Dritten Reich, namentlich

nach unseren Versäumnissen, meine ich, können wir nicht andern
Leuten das Widerstandsrecht absprechen und verlangen, daß sie ganz

322



gewaltlos handeln müssen, wenn sie in einer Situation sind und durch
uns gebracht werden, in der wir selbst damals waren und zu einem
großen Teil versagt haben. Hier steckt in den deutschen Diskussionen
etwa über das Antirassismus-Programm des Weltkirchenrates und mit
Widerstandsbewegungen in Afrika sicher ein Trauma der eigenen
Versäumnisse, und das macht sich darin geltend, daß man allergisch
reagiert auf alles, was mit Gewalt und aktivem Widerstand zu tun hat.
H.: Was das Verhältnis zum Recht auf Widerstand gegen staatliche
Macht einschließlich Gewaltanwendung anbetrifft, haben Christen sehr
verschiedene Meinungen. Etwa in der Beurteilung kommunistischer
Regime. Die einen lehnen sie nicht nur prinzipiell ab, weil sie atheistisch
und in ihrem Anspruch auf den Menschen totalitär sind, weil sie den
Bewegungsraum der Kirche einschränken, Christen verfolgen undso-
weiter, sie lehnen auch jedes Gespräch mit Marxisten und
kommunistischen Machthabern entschieden ab. Sie meinen, die verfolgte
Kirche habe das Recht auf Widerstand und die Kirchen im Westen
müßten sie dabei unterstützen. Sie halten die in kommunistischen Staaten

offiziell anerkannten Kirchenführer für willfährige Diener des
Regimes und setzen Gespräche von Christen und Marxisten einem Verrat

an den dortigen Christen gleich. Andere wiederum suchen das
Gespräch, und zwar auf verschiedenen Ebenen. Was geht da vor sich?
M.: Ich glaube, daß es auf lange Sicht zu einem gegenseitigen
Verständnis und zur Zusammenarbeit zwischen Christen und Marxisten
kommen wird, weil anders die Weltprobleme gar nicht gelöst werden
können. Allerdings gibt es viele Rückschläge. Der letzte Rückschlag
ist nicht von den Kirchen ausgegangen, sondern von den kommunistischen

Parteien. Nachdem der «Sozialismus mit menschlichem Gesicht»
in derTschechoslowakei ruiniert worden ist, war es auch mit den großen
Marxismus-Gesprächen in Europa aus. Beim letzten großen Dialog
in Marienbad 1968, kurz vor dem Einmarsch der Warschau-Pakt-Truppen

in die Tschechoslowakei, waren wir uns so weit nähergekommen,
daß man sich gegenseitig in seiner Stärke ernstnahm und sich nicht nur
die Fehler vorrechnete, wie man es sonst tut, wenn man sich polemisch
begegnet. Marxistische Philosophen sagten dort: «Wir wollen die christliche

Suche nach der Transzendenz nicht unterdrücken, sondern
ermuntern, denn das ist es, was uns fehlt.» Wir Christen erlebten einen
aufgeschlossenen Marxismus, der nicht ein geschlossenes ideologisches
System produzierte, sondern offen war für das Christentum und für
eine Humanisierung auch der eigenen Partei und der eigenen Gesellschaft.

Diese letzte große Begegnung bleibt unvergeßlich, auch wenn nachher

Eis auf die Frühlingsblumen gefallen ist. Das Ergebnis war
allerdings so, daß von den Theologen, die an diesem Gespräch der

323



Paulus-Gesellschaft teilgenommen haben, nur einer mit seiner Kirche
in Schwierigkeiten kam, Giulio Girardi, während auf marxistischer
Seite unsere Dialogpartner fast ausnahmslos aus den kommunistischen
Parteien ausgeschlossen wurden. Offenbar hatten die kommunistischen
Parteien den Eindruck, dieser christlich-marxistische Dialog sei ein
Versuch der christlichen Unterwanderung kommunistischer Arbeit.
Wenn die kommunistischen Parteien aber keinen Platz mehr haben
für diese humanistischen Marxisten, ist es wohl auch um den
humanistischen Charakter des Marxismus geschehen.

H.: Volkskirchen ohne Volk. Hegen Sie die Hoffnung, daß sich das
durch eifrige Basisarbeit ändern läßt? Ist nicht einfach die Zeit der bis
heute geltenden Form der Kirche abgelaufen? Glauben Sie, daß die
Kirche im Jahr zweitausend noch so aussehen wird, wie sie heute sich

uns darstellt?
M.: Ich bin Theologe und kein Prophet, werde mich also mit
Prognosen zurückhalten. Unter dieser Voraussetzung würde ich sagen:
Ich befürchte, daß im Jahr 2000 die Kirchen nooh genauso
sind, wie heute, also mehr oder weniger stark christianisierte
Religionsanstalten. Darum würde ich wünschen, daß die Kirchen dann doch
in Richtung auf Freikirchen ihre Basis wieder gewinnen in dem Volk,
das sich bewußt christlich versteht und dieses christliche Selbstverständnis

in einem abweichenden Verhalten gegenüber anderen zum
Ausdruck bringt. Es scheint mir, daß unsere Staaten auf eine neutrale,
vielleicht transohristiiche Religiosität hiinausllaufen, Liberalität,
Pluralismus und so weiter, und daß in dieser Situation die christlichen
Kirchen sich zu aktiven Minderheiten werden entwickeln müssen, die
sich nicht ins Getto zurückziehen, sondern für die andern etwas
darstellen, aber nicht identisch sind mit dem, was alle Deutschen oder alle
Schweizer denken, sondern einen kritischen, prophetischen Faktor
bilden. Das ist, wie gesagt, mein Wunsch und meine Befürchtung. Das
Jahr 2000 wird es sich selbst überlegen

Aus: «Gott ohne Kirche?» (s. Buchbesprechung)

Der Religiöse Sozialismus des Paul Tillich
(Fortsetzung und Schluß)

Unter der «Linie nach vorn» versteht Tillich die Erwartung des
Sozialismus einer klassenlosen Gesellschaft der Gerechtigkeit, die in
ihrer religiösen Deutung der Erwartung der christlichen Kirchen
auf das Wiederkommen Christi, und mit ihm das Kommen des
Reiches Gottes, von oben her entspreche. Wenn er vom Sozialismus
spricht, so bezieht er sich stets auf seine Form deutschen Marxismus.

324


	Gemeinschaft der Hoffnung : Gespräch zwischen Prof. Dr. Jürgen Moltmann und Alfred A. Häsler

