Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 70 (1976)

Heft: 11

Artikel: Gemeinschaft der Hoffnung : Gesprach zwischen Prof. Dr. Jirgen
Moltmann und Alfred A. Hasler

Autor: Moltmann, Jirgen / Hasler, Alfred A.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-142595

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-142595
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Gemeinschaft der Hoffnung

Gesprich zwischen
Prof. Dr. Jiirgen Moltmann und Alfred A. Hésler

H.: Vor cinigen Jahren hat Ihre «Theologie der Hoffnung» dazu bei-
getragen, das Christentum wieder neu als eine Religion der Hoffnung
zu verstehen. Hat die Bestimmung des Glaubens als eine Haltung der
Hoffnung fir Sie personlich eine Bedeutung fir Thr Gottverhaltnis
gehabt?

M.: Gott ist fiir mich ein tragender Grund meines Lebens. Ich habe
das crfahren in der letzten Zeit des Krieges und nachher in der Ge-
fangenschaft. Er war fiir mich nie eine Art Superautoritdit im Himmel,
oder ein Vaterersatz, sondern vielmehr ecine begleitende Macht, deren
Nihe ich in Zeiten der Bedriickung und Verzweiflung vielleicht mehr
gespiirt habe als in Zeiten des Hochgefiihls und des Gliicks. Diese be-
gleitende Macht fand ich beim Lesen der Bibel, etwa bei Abraham,
dem Gott der Verheilung, der mit ihm geht in das Land, das er ihm
zeigen wird, und der bei all seinen Wanderungen durch die Fremde
bei ihm ist. Ich fand diese begleitende Macht wieder beim Auszug Isra-
els aus Aegypten, als Macht der Befreiung, die vorangeht, die lockt
und zu immer neuen Aufbriichen fiihrt. Und ich fand sie im Neuen
Testament wieder als Macht, die Jesus von den Toten auferweckt hat.
Dieser Zug in die Zukunft, diese Macht der Begleitung, ist fiir mich das
gottliche Geheimnis. Aber das sind nur stammelnde Worte, mit denen
man ein Geheimnis umschreibt, das zu erforschen man dann sein ganzes
Leben dransetzt.

H.: Gott als begleitende Macht in der Gestalt des Allmédchtigen? Ver-
stehen Sie Gott als ein personliches Gegeniiber, mit dem Sie im Gebet
reden und von dem Sie Antwort erhalten?

M.: Das ist die Frage des Gebetes iiberhaupt. Ich mochte hier Gott
nicht nur als eine Macht bezeichnen, sondern zugleich als ein Gegen-
uiber, von dem man spiirt, dal3 er auf einen wartet, auf einen hofft, daf
er einen nicht loslaBt und einen dann auch zu stillen oder ausgesproche-
nen Gebeten, Ausdriicken der Dankbarkeit, der Sorge und der Hoffnung
befreit.

H.: Die Bezichung des Menschen zu Gott, der Glaube, daBl Gott ist
und daB er sich dem Menschen offenbart, ist die Grundlage unserer
Religion. Aber: Ist Gottesglaube tatsdchlich die Voraussetzung al-
ler Religion, aller Religiositidt?

M.: Das hédngt davon ab, was man unter Religiositit versteht. Man
kann mit Karl Marx Religion oder Religiositdt als «Opium des Vol-
kes» bezeichnen. Es gibt eine ganze Menge verschiedener Ausdriicke.
Wenn man’s positiv wenden will, ist Religiositdt wohl eine Art Spiri-

317




tualitdt, eine Geistigkeit, die offen ist fiir dieses transzendente Ge-
heimnis und das Geheimnis der Zukunft. Beides fillt fiir mich zusam-
men. In dem Sinne ist der Glaube, der sich zur Hoffnung erstreckt,
der das Leiden hier wahrnimmt — denn der Glaube macht ja sensi-
bel fiir fremdes Leiden —, eine tiefe Form von Religiositit.

H.: Wiirden Sie in diesem Sinn einen Atheisten, der zwar den Gott der
Christen und unsereReligion ablehnt, fiir den aber das Prinzip Hoffnung
eine Realitdt ist und der in der Liebe zu den Menschen lebt, einen re-
ligiosen Menschen nennen?

M.: Ich habe viele Menschen kennengelernt und bin mit manchen be-
freundet, deren tiefe Religiositdt ich bewundere, obwohl sie die fiir sie
«abgebrauchten» Worte Gott, Himmel und so weiter nicht verwenden.
Ich denke an Ernst Bloch, den ich fiir einen sehr religiosen Menschen
halte, obwohl er aus philosophischen, wie auch aus jiidischen Griinden
den Namen Gottes nicht einmal zu denken wagt. Ebenso ist es wohl
mit Roger Garaudy in Paris oder Milan Machowec in Prag. Reli-
giositdt muB nicht an ein traditionelles Vokabular gebunden sein. Im
Gegenteil. . . .

H.: Ddmonisches wurde unter Berufung auf Gott in der Kirche und
durch die Kirche nicht nur in Amerika praktiziert, sondern auch bel
uns in Europa. Ich denke an die Kreuzziige, die Inquisition, die
Hexenverbrennungen und so weiter. Das und die Opposition gegen ge-
wisse naturwissenschaftliche Erkenntnisse hat zur Trennung von Kirche
und exakten Naturwissenschaften gefiihrt. Die Aufklirung hat den
Gott der Kirche vom Himmel auf die Erde geholt und dann geleugnet.
Aber auch Theologen haben es unternommen, das Gottesbild der Kir-
che zu entmythologisieren. Das hat das Kirchenvolk unsicher gemacht.
Wohin hat die Entmythologisierung gefithrt? Was ist ihr Ergebnis?

M.: Mit dem Stichwort «Entmythologisierung» haben Sie einen sehr
wunden Punkt beriihrt, an dem sich die Geister auch in unserem Lande
stindig scheiden, zwischen konservativ-pietistischen und mehr libe-
ralen, der modernen Welt aufgeschlossenen Kreisen unserer Kirche.
Ich mochte dem Streit etwas Wind aus diesen Segeln nehmen. Ent-
mythologisierung der religiosen Bilder und Vorstellungen hat es seit
den Schriften des Neuen Testamentes gegeben. SchlieBlich beansprucht
der christliche Glaube, nicht irgendwelchen Mythen zu folgen, sondern
einer bestimmten Person, nimlich Jesus von Nazareth.

Nach dem Kriege hat eigentlich nur eine zweite, eine fortgesetzte
Aufkldarung eingesetzt. Im 19. Jahrhundert hatten wir den Streit um die
historisch-kritische Forschung. Daran hat man sich inzwischen ge-
wohnt. Man kann die Bibel sehr gut historisch-kritisch analysieren
und dennoch das Evangelium und die VerheiBungen aus der Bibel

318




horen und glauben. Das ist keine Alternative. So wird es mit der Ent-
mythologisierung auch gehen. Man wird sich daran gewohnen miissen,
daB die Bilder und religiosen Vorstellungen zeitbedingt sind, sehr viele
geschichtliche Bedingungen haben und nicht absolut genommen werden
diirfen. Aber das, was sie ausdriicken wollen, ndmlich den Glauben an
Christus, wird durch die Entmythologisierung nicht beriihrt, sondern
eher freigesetzt. Das war die urspriingliche Absicht von Rudolf Bult-
mann. Nach der Entmythologisierungsdebatte bekommen wir jetzt im
Zuge der weiteren Aufkldarung eine Diskussion iiber die soziologischen,
Okonomischen und anderen Bedingungen der Kirche und des Christen-
tums. Wir miissen durch diese Kritik ebenso hindurch wie durch die
historische Kritik oder die Entmythologisierungsdebatte. . . .

H.: Unabhingig von der Entmythologisierungsdiskussion hat eine an-
dere Bewegung Unruhe insLeben derKirche gebracht: Die Hinwendung
zur Welt, genauer: zu den sozialen und politischen Problemen dieser
Welt. Christliche Theologen und Laien in beiden Konfessionen haben
zum Teil sehr radikale sozialrevolutiondre und politische Positionen
bezogen. Wie beurteilen Sie diese Erscheinungen?

M.: Im ganzen beurteile ich sie sehr positiv. Man darf nur nicht von
falschen Voraussetzungen ausgehen. Es war keinesweg so, dafl im
Deutschland des vorigen Jahrhunderts die Kirche etwa unpolitisch ge-
wesen war. Die Pfarrer waren Angestellte des Staates und vertraten
eine Staatsreligion. Sie hielten Gottesdienste am Sedans-Tag zur Feier
des Deutschen Reiches und des Sieges iiber Frankreich. Sie waren
durchwegs deutschnational eingestellt und vertraten das auch in den
Predigten. Man kann also nicht sagen: Frither war die Kirche un-
politisch und hat sich aus dem politischen Geschift herausgehalten, und
jetzt, plotzlich, ist sie politisch geworden.

- Kirche ist auch politisch, sie ist auch ein politischer Faktor, und
jeder Politiker weifl das. Es fragt sich nur, wie sie diesen politischen
Faktor formuliert und artikuliert. Soweit man das bisher sehen kann,
war die Kirchenpolitik — ich meine damit im weitesten Sinne die Ord-
nung der Kirche in der Gesellschaft — stark vom FEigeninteresse ge-
prigt. Um die eigene kirchliche Organisation und Institution aufrecht-
zuerhalten, verbiindete man sich mit den Machten, die auch daran in-
teressiert waren, daf} die Kirche ihren festen Platz in der Gesellschaft
behalten solle. Ich habe die neue Aufgabe darum so formuliert: «Nicht
die Politisierung der Kirche ist heute die Aufgabe, sondern die Christia-
nisierung der Kirchenpolitik und der Politik, die Christen unterstiitzen.»
Ich glaube, daB die kritischen Anfragen an die Kirchen in dieser Rich-
tung dringen. Sie sollen nicht nur Christus predigen und Sakrament
und Gemeinschaft bezeugen, sondern auch ihre eigene Kirchenpolitik

319



und die Politik, die sie unterstiitzen, in die Befreiungsgeschichte stellen,
die von Christus ausgegangen ist. Das ist eine dringende und notwen-
dige Entwicklung.

H.: Nun werfen aber manche Christen den engagierten Theologen vor,
ihr Hineindrdangen in soziale und politische Bereiche sei gar kein echtes
Engagement, sondern sozialpolitische Betriebsamkeit in Konkurrenz
zu politischen Parteien und ein Nachlaufen progressiver Gruppen. Es
gehe ihnen vor allem darum, jene Schéflein, die durch Predigt und
Gebet allein nicht mehr zu halten seien, durch sozialen und politischen
Radikalismus wieder in die Kirche zuriickzuholen. Wollen die en-
gagierten Theologen substantielle gesellschaftliche Verianderungen, oder
wollen sie einfach wieder die leerwerdenden Kirchen fiillen?

M.: Vielleicht ist das ein neuer Punkt, den die Kirche leider erst sehr
spat entdeckt hat. Aber wer immer seit Anfang des 19. Jahrhunderts
sich in Sozialarbeit hineinbegeben und dem einzelnen Armen und so-
zial Schwachen zu helfen versucht hat, ist dann auch sehr bald auf die
Ursachen ihres Elends gestofen und hat gemerkt, daB3 personliche und
karitative Hilfe nicht ausreichen, sondern daBl die Struktur, welche
Elend hervorruft, selber verindert werden muf3. Wir haben hier in Ba-
den-Wiirttemberg die Arbeit des Diakonischen Werks mit Gastarbei-
tern. Es ist fiir jeden, der da mitarbeitet, sofort sichtbar, daf} es zwar
dringend notwendig ist, fiir bessere Wohnungen zu sorgen, die Kinder
zur Schule zu bringen, und soziale Hilfen zu geben, daBl man aber da-
ritber hinaus den Ursachen ihres Elends auf den Grund gehen muf}. Es
ist notwendig, daB die Kirche sich da einmischt. Es geht nicht, daB sie
die Struktur, die das Uebel verursacht, demStaat iiberlaf3t und dann nur
als Samariter hinterher kommt und die Leichen aufsammelt, die unter
die Réder geraten sind.

Auf der anderen Seite mul man aber sagen, daf3 die blofle Kritik
an der sozialen Struktur, die Globalkritik am Kapitalismus, Spitkapi-
talismus und so weiter ja den einzelnen, die im Augenblick im Elend
sind, gar nicht hilft, so daB} es vielleicht eine berechtigte Reaktion gibt
gegen manche Theologen, die sich als Anklidger vor Gott, der Welt und
dem Rest der Gesellschaft aufspiclen, aber iiberhaupt nichts tun. Die
Kirche kann wohl nur soweit Kritik an Strukturen aussprechen, wie sie
selbst sich hineinbegibt in die Arbeit mit Menschen, die unter diesen
Strukturen leiden. Sonst ist sie unglaubwiirdig.

H.: Nehmen wir die Frage des Eigentums. Sie wird immer wieder ge-
wisse Gruppen von iiberzeugten Christen beschiftigen. In der Berg-
predigt gelten die Seligpreisungen den Armen und AusgestoBenen, die
Weherufe aber den Reichen und Michtigen. Auch die Geschichte des
reichen Jiinglings oder die vom reichen Mann und vom armen Lazarus
zielen letztlich auf die Frage nach Funktion und Gefahr des Eigen-

320




tums flir den Menschen und damit auch fiir die Gesellschaft. Wenn
nun Theologendieses Thema aufgreifen, werden sie sehr schnell verdich-
tigt, entweder Utopisten zu sein oder die Kirche marxistisch zu unter-
laufen und damit die freiheitliche Gesellschaft tiberhaupt in Frage zu
stellen. Wie sehen Sie das?

M.: Wenn man vom Evangelium her sagt, da3 der Mensch nicht durch
das Haben, sondern allein durch Glauben selig werde, dann muf3 man
auch die Konsequenzen ziehen und auf eine gerechtere Eigentumsord-
nung dringen. Man kann nicht den einzelnen Menschen als «Kapi-
talisteny», der sich durch seinen Besitz rechtfertigen will, von dieser Be-
sessenheit befreien, ohne zugleich auf eine gerechtere Eigentumsord-
nung zu drangen.

Das aber sollte die christliche Gemeinde nicht den Theologen all-
ein lberlassen. Hier braucht sie aktive Laien, die mit ithrem Sachver-
stand mit den Theologen zusammenarbeiten, um die entsprechenden
kritischen Punkte zu erarbeiten. Um es offen zu sagen: Mir scheint,
daB3 nach der VerheiBBungsgeschichte aus dem Alten und dem Neuen
Testament eine klassenlose Gesellschaft mehr dem Reich Gottes ent-
spricht als eine Klassengesellschaft. Ich will damit nicht sagen, daf3 das
Reich Gottes Sozialismus sei oder damit identisch wire. Das wire
ganz falsch. Es geht aber darum, daf3 man glaubwiirdige Entsprechun-
gen in seinem Leben zu dem herbeifiihrt, was man glaubt und worauf
man hofft. Wenn man der Kirche und den Christen bestreitet, die Ver-
hiltnisse zu verdndern, bestreitet man eigentlichdieGrundlage des christ-
lichen Glaubens, ndmlich die Inkarnation. Was hei3t denn Fleisch-
werdung anderes, als daB sich Gott einldf3t auf die realen Verhiltnisse,
in denen Menschen leben?

H.: Da stellt sich ja dann die Frage, inwieweit Christen und Kirche als
«Unruhestifter» notwendig sind, indem sie die vom Evangelium her ge-
stellten Fragen immer wieder stellen und mit der gesellschaftlichen Rea-
litdt vergleichen. Gibt es Bereiche, von denen man sagen kann: «Da ha-
ben die Kirchen nichts zu suchen. Hier sind nur die Politiker, der
Staat zustandig?»

M.: In Deutschland gab es diese Diskussion iiber die Zustdndigkeit der
Kirche im Dritten Reich. Die Bekennende Kirche hat in ihrer Barmer
theologischen Erkldarung 1934 gesagt: «Wir verwerfen dic falsche Lehre,
als gebe es Bereiche unseres Lebens, in denen wir nicht Jesus Christus,
sondern anderen Herren zu eigen wiren.» Sie hat also die Aufteilung
in Zustindigkeiten abgelehnt und ist damit in den Widerstand gegen
Hitler gegangen. Nun haben wir heute gewifl nicht die Situation wie
unter Hitler. Aber grundsitzlich gibt es keine Bereiche, die von dem
Anspruch und dem Zuspruch des Evangeliums ausgeschlossen sind. Wie
konnte man sonst von Gott reden als der alles bestimmenden Macht,

321



wenn man scine Zustdndigkeit begrenzt auf die Seele, auf das Inner-
liche oder auf das Personliche? Hier gibt es, glaube ich, nur Entweder—
Oder.

H.: Im Dritten Reich hat die Bekennende Kirche Widerstand geleistet.
Es war ein gewaltloser Widerstand. In Siidamerika haben Priester
das Gewehr in die Hand genommen und sich den Guerillas Che Gue-
varas angeschlossen. In Afrika gibt es dhnliche Erscheinungen. In
Nord-Irland fithren protestantische und katholische Christen einen
morderischen Krieg gegeneinander. Wie nimmt die Kirche Stellung zur
Frage der Gewalt? Soll sie sie prinzipiell verurteilen? Soll sie von Fall
zu Fall Stellung nehmen und sich damit der Gefahr der Willkiirlich-
keit aussetzen? Soll sie schweigen?

M.: Die Frage Gewalt oder Gewaltlosigkeit ist so abstrakt, daf3 sie von
Kain und Abel bis zum Ende der Welt diskutiert werden kann. Ich
wiirde sie eher im Rahmen des Widerstandsrechtes sehen, wie es etwa
im schottischen Bekenntnis formuliert ist: Christen sollen auf Grund
der Liebe zum Nichsten der Tyrannei widerstehen und die Unter-
driickten befreien. Wenn also in einer bestimmten Situation das Wider-
standsrecht eindeutig gegeben ist, ist der Gebrauch von Gewalt in diesem
Rahmen legitim — nicht gerechtfertigt, aber legitim.

H.: K6nnen Sie das konkretisieren?

M.: Ich konnte mir vorstellen, dal das Widerstandsrecht legitim ist:
1. Wenn cine Regierung ihre eigenen Gesetze stindig bricht, also ge-
setzlos handelt. Dann fillt die Regierungsgewalt sozusagen an das Volk
zuriick, und das Volk hat das Recht, die Regierungsgewalt auszuiiben
gegen diese Regierung. 2. Wenn ecine Regierung Gesetze erldf3t, die in
eklatantem Widerspruch zur eigenen Verfassung stehen; endlich, 3.
wenn die Regierung eine Verfassung macht, welche die elementaren
Menschenrechte, wie sie in der allgemeinen Erklirung der Menschen-
rechte dargelegt sind, miflachtet. Das muf3 natiirlich im Einzelfall nach-
gewiesen werden. Ich glaube, es gibt heute Situationen in der Welt, wo
das Widerstandsrecht im Blick auf die Menschenrechte relativ ein-
deutig gegeben ist. Da ist dann eigentlich nicht von Gewalt und Gegen-
gewalt, sondern vom Versuch der legitimen Austibung von Regierungs-
gewalt die Rede.

Ich glaube, so hat auch Zwingli 1523 das Widerstandsrecht ver-
standen, als er in seinen SchluBreden erkldrte, wenn eine Regierung ge-
gen das Naturrecht und die Bergpredigt handle, dann solle diese Re-
gierung, wenn es geht, mit Gott abgesetzt werden. Entsprechend hat
Karl Barth das schottische Bekenntnis in den dreiBiger Jahren ausge-
legt. Und nach unseren eigenen Erfahrungen im Dritten Reich, nament-
lich nach unseren Versdumnissen, meine ich, konnen wir nicht andern
Leuten das Widerstandsrecht absprechen und verlangen, daBl sie ganz

322



gewaltlos handeln miissen, wenn sie in einer Situation sind und durch
uns gebracht werden, in der wir selbst damals waren und zu einem
groBen Teil versagt haben. Hier steckt in den deutschen Diskussionen
etwa Uber das Antirassismus-Programm des Weltkirchenrates und mit
Widerstandsbewegungen in Afrika sicher ein Trauma der eigenen Ver-
saumnisse, und das macht sich darin geltend, dal man allergisch rea-
giert auf alles, was mit Gewalt und aktivem Widerstand zu tun hat.
H.: Was das Verhiltnis zum Recht auf Widerstand gegen staatliche
Macht einschlieB3lich Gewaltanwendung anbetrifft, haben Christen sehr
verschiedene Meinungen. Etwa in der Beurteilung kommunistischer Re-
gime. Die einen lehnen sie nicht nur prinzipiell ab, weil sie atheistisch
und in ihrem Anspruch auf den Menschen totalitdr sind, weil sie den
Bewegungsraum der Kirche einschrinken, Christen verfolgen undso-
weiter, sie lehnen auch jedes Gesprich mit Marxisten und kom-
munistischen Machthabern entschieden ab. Sie meinen, die verfolgte
Kirche habe das Recht auf Widerstand und die Kirchen im Westen
miif3ten sie dabei unterstiitzen. Sie halten die in kommunistischen Staa-
ten offiziell anerkannten Kirchenfiihrer fiir willfdhrige Diener des Re-
gimes und setzen Gespriche von Christen und Marxisten einem Ver-
rat an den dortigen Christen gleich. Andere wiederum suchen das Ge-
sprach, und zwar auf verschiedenen Ebenen. Was geht da vor sich?
M.: Ich glaube, daB3 es auf lange Sicht zu einem gegenseitigen Ver-
stindnis und zur Zusammenarbeit zwischen Christen und Marxisten
kommen wird, weil anders die Weltprobleme gar nicht geldst werden
konnen. Allerdings gibt es viele Riickschldge. Der letzte Riickschlag
ist nicht von den Kirchen ausgegangen, sondern von den kommunisti-
schen Parteien. Nachdem der «Sozialismus mit menschlichem Gesichty
in der Tschechoslowakeiruiniert worden ist, war es auch mit den groBen
Marmsmus-Gesprachen in Europa aus. Beim letzten groflen Dialog
in Marienbad 1968, kurz vor dem Einmarsch der Warschau-Pakt-Trup-
pen in die Tschechoslowakei, waren wir uns so weit nihergekommen,
daf3 man sich gegenseitig in seiner Stirke ernstnahm und sich nicht nur
die Fehler vorrechnete, wie man es sonst tut, wenn man sich polemisch
begegnet. Marxistische Philosophen sagten dort: «Wir wollen die christ-
liche Suche nach der Transzendenz nicht unterdriicken, sondern er-
muntern, denn das ist es, was uns fehlt.» Wir Christen erlebten einen
aufgeschlossenen Marxismus, der nicht ein geschlossenes ideologisches
System produzierte, sondern offen war fiir das Christentum und fiir
eine Humanisierung auch der eigenen Partei und der eigenen Gesell-
schaft.

Diese letzte gro3e Begegnung bleibt unvergeBlich, auch wenn nach-
her Eis auf die Friithlingsblumen gefallen ist. Das FErgebnis war
allerdings so, dafl von den Theologen, die an diesem Gespriach der

323



Paulus-Gesellschaft teilgenommen haben, nur einer mit seiner Kirche
in Schwierigkeiten kam, Giulio Girardi, wahrend auf marxistischer
Seite unsere Dialogpartner fast ausnahmslos aus den kommunistischen
Parteien ausgeschlossen wurden. Offenbar hatten die kommunistischen
Parteien den Eindruck, dieser christlich-marxistische Dialog sei €in
Versuch der christlichen Unterwanderung kommunistischer Arbeit.
Wenn die kommunistischen Parteien aber keinen Platz mehr haben
fur diese humanistischen Marxisten, ist es wohl auch um den huma-
nistischen Charakter des Marxismus geschehen. . . .
H.: Volkskirchen ohne Volk. Hegen Sie die Hoffnung, daB sich das
durch eifrige Basisarbeit dndern 1a6t? Ist nicht einfach die Zeit der bis
heute geltenden Form der Kirche abgelaufen? Glauben Sie, daf3 die
Kirche im Jahr zweitausend noch so aussehen wird, wie sie heute sich
uns darstellt?
M.: Ich bin Theologe und kein Prophet, werde mich also mit Pro-
gnosen zurlickhalten. Unter dieser Voraussetzung wiirde ich sagen:
Ich befiirchte, dal im Jahr 2000 die Kirchen mnoch genauso
sind, wie heute, also mehr oder weniger stark christianisierte Reli-
gionsanstalten. Darum wiirde ich wiinschen, daf3 die Kirchen dann doch
in Richtung auf Freikirchen ihre Basis wieder gewinnen in dem Volk,
das sich bewulBlt christlich versteht und dieses christliche Selbstver-
stindnis in einem abweichenden Verhalten gegeniiber anderen zum
Ausdruck bringt. Es scheint mir, daf} unsere Staaten auf eine neutrale,
vielleicht transchristliche Religiositdt hinauslaufen, Liberalitdt, Plu-
ralismus und so weiter, und daBl in dieser Situation die christlichen
Kirchen sich zu aktiven Minderheiten werden entwickeln miissen, die
sich nicht ins Getto zuriickziehen, sondern fiir die andern etwas dar-
stellen, aber nicht identisch sind mit dem, was alle Deutschen oder alle
Schweizer denken, sondern einen Kkritischen, prophetischen Faktor
bilden. Das ist, wie gesagt, mein Wunsch und meine Befiirchtung. Das
Jahr 2000 wird es sich selbst iiberlegen . . .

Aus: «Gott ohne Kirche?» (s. Buchbesprechung)

Der Religiose Sozialismus des Paul Tillich
(Fortsetzung und SchluB)

Unter der «Linie nach vorny versteht Tillich die Erwartung des
Sozialismus einer klassenlosen Gesellschaft der Gerechtigkeit, die in
threr religiosen Deutung der Erwartung der christlichen Kirchen
auf das Wiederkommen Christi, und mit i1hm das Kommen des
Reliches Gottes, von oben her entspreche. Wenn er vom Sozialismus
spricht, so bezieht er sich stets auf seine Form deutschen Marxismus.

324



	Gemeinschaft der Hoffnung : Gespräch zwischen Prof. Dr. Jürgen Moltmann und Alfred A. Häsler

