
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 70 (1976)

Heft: 9

Artikel: Der Sonnengesang : von Franz von Assisi ; Zurück zur Natur - vorwärts
zur Natur

Autor: Traxel, Gerhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-142582

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-142582
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Sonnengesang
Von Franz von Assisi

Höchster, ai i mäch tiger, guter Herr, Dein ist das Lob, der Ruhm, die
Ehre und jede Segnung:
Dir, Höchster, nur gebühret sie, und kein Mensch ist würdig zu nennen
Dich.
Gelobt seist Du, mein Herr, mit allen Deinen Geschöpfen,
im besonderen der edlen Schwester Sonne, die uns den Tag schenkt
durch ihr Licht.
Und schon ist sie und strahlend in großem Glänze: Dein Sinnbild,
Höchster!
Gelobt seist Du, mein Herr, durch Bruder Mond und die Sterne; am
Himmel schufest Du sie leuchtend und kostbar und schön.
Gelobt seist Du, mein Herr, durch Bruder Wind und die Luft, durch
wolkig und heiter und jegliches Wetter, durch das Du Deinen
Geschöpfen Gedeihen gibst.
Gelobt seist Du, mein Her, durch Schwester Wasser; gar nützlich ist
sie und demutig und köstlich und keusch.
Gelobt seist Du, mein Herr, durch Bruder Feuer, durch den Du die
Nacht uns erleuchtest.
Und schön ist er und fröhlich und gewaltig und stark.
Gelobt seist Du, mein Herr, durch unsere Schwester Mutter Erde, die
uns ernährt und erhält, vielfältige Frucht uns trägt und bunte Blumen
und Kräuter.
Gelobt seist Du, mein Herr, durch jene die aus Liebe zu Dir vergeben
und Schwäche tragen und Trübsal.
Selig, die harren in Frieden, Du, Höchster, wirst sie einst krönen.
Gelobt seist Du, mein Herr, für unseren Bruder, den leiblichen Tod;
ihm kann kein Mensch lebendig entrinnen.
doch selig, die er findet in Deinem heiligsten Willen; der zweite Tod
tut ihnen kein Leides.
Lobet und preiset meinen Herrn, und danket und dienet ihm in tiefer
Demut!

Zurück zur Natur — vorwärts zur Natur

Franz von Assisi, von dem dieses Gedicht stammt, ist 750 Jahre tot.
Da stellt es den meisten Jungen schon ab. Was soll einem so einer heute
noch sagen können? So denken viele ja auch über die Bibel. Das ist das
Klischee. Bei Licht besehen erweist sich dieser Alte dann so aktuell wie
etwa das aufsehenerregende Buch des «Club of Rome». Dieses Werk
bedeutender Wissenschafter und Fachleute aus Industrie und Wirtschaft

253



hat die Menschheit aufgeweckt aus ihren Träumen. Aus den Träumen
von immer größerem Fortschritt durch immer grössere technische
Beherrschung der Natur. Wir wissen es jetzt: der Weg unserer scheinbaren
Fortschrittswelt führt nicht auf-, sondern abwärts. Weil wir technisch
und industriell ausgerichteten Macher und Planer unsere eigene
Lebensbasis systematisch zerstört haben. Wir haben unsere natürliche Umwelt

an den Rand des Ruins gebracht, und damit auch uns selber.
Nun, davon haben inzwischen alle etwas gehört. Viele nehmen sich

vor, es jetzt besser zu machen. Sie rechnen Grenzwerte aus, bis
wieweit die Ausbeutung der Natur noch gehen darf, wo die Grenze
erreicht ist. Sie sagte sich: Da und dort müssen wir in Zukunft sparsamer
umgehen mit den Energien und den Reserven der Umwelt. Natürlich
sind solche Rechnungen und Maßnahmen dringend notwendig. Der
Wissenschafter Meadows hat sie in einem Buch «Die Grenzen des
Wachstums» dargestellt. Ich meine Franz von Assisi sei trotz seines
Alters vielleicht doch wegweisender in dieser Umweltproblematik. Weil
er uns zeigt, daß das Problem unserer zerstörten Umwelt nicht nur
mit quantitativen Maßnahmen zu bewältigen ist. Nicht allein damit, daß
wir Grenzwerte errechnen und uns an Zahlen halten, wieviel wir allenfalls

der Natur noch zufügen dürfen und wieviel nicht mehr. Es geht
nicht um Zahlen, zeigt Franziskus, es geht um die ganze Einstellung; um
unsere Grundhaltung, die wir der Natur entgegenbringen. Da liegt seine
unerhörte Aktualität. Ihr seht alle die Natur nur als euer Objekt an,
auch wenn ihr mit neuesten Grenzzahlen operiert, würde uns Franziskus

heute wohl sagen. Ihr tretet ihr gegenüber, wie wenn sie nur Material
eures Denkens, Machens und Planens wäre. Dort liegt das Grundproblem

unserer modernen Naturzerstörung. «Schwester Sonne, Bruder
Mond, Mutter Erde», singt Franz von Assisi in seinem großartigen
Gesang oder Gebet. Bei ihm ist das nicht nur eine dichterische Redensart.
Darin drückt sich eine ganz andere Haltung aus. Die Gemeinschaft
aller Geschöpfe — wie in einer Familie.

Wem Franz von Assisi noch zu weit weg ist, der mag sich vielleicht
an Albert Schweitzer halten. Albert Schweitzer hat zeitlebens die
Haltung der «Ehrfurcht vor dem Leben» verkündet. Er sagt: «Ich bin
Leben, das leben will, inmitten von Leben, das leben will.» Hier tritt
der Mensch nicht einfach der Natur gegenüber wie einem Objekt. Er
ist zusammengeschlossen mit der ganzen Natur in der Einheit eines
einzigen Lebenszusammenhanges.

«Ich lebe inmitten von Leben, das leben will.» Lange Zeit hat man
Albert Schweitzers Ehrfurcht vor dem Leben höchstens als die achtbare

subjektive Meinung und die persönliche Praxis eines Sonderlings
angesehen. Heute spüren es immer mehr Menschen: was Franz von
Assisi und Albert Schweitzer da sagen, das müssen wir erst wieder

254



lernen. Wir müssen es lernen, wenn unsere Welt nicht zu Grunde gehen
soll: Der Mensch lebt mit der ganzen nichtmenschlichen Natur in einem
untrennbaren Lebenszusammenhang! Viele von uns gehen in den nächsten

Wochen wieder in die Sommerferien. Wir haben da eine kleine
Chance, etwa von der neuen Haltung bei uns einzuüben. Im engeren
und direkteren Kontakt mit der Natur, uns wieder frei zu machen
von der Sicht der Macher und Manager.

Manche fragen heute: trägt nicht das Christentum selbst Schuld
an der gefährlichen Mentalität der Natur-Manager und Natur-Ausbeuter?

Heißt es nicht schon auf den ersten Seiten der Bibel: «Machet
euch die Erde Untertan»? Lange Zeit haben Menschen diesen Satz
verstanden als einen Freibrief für rückhaltlose Ausbeutung der Natur. Als
sei der Mensch Herr und die Natur Knecht. Viele haben das in der
Geschichte Europas und Nordamerikas so verstanden und praktiziert.
Doch sie haben es gründlich mißverstanden und miß-praktiziert. Mit
der Herrschaft des Menschen ist eine Zwischenstellung der Verantwortung

gemeint — zwischen Gott und der Natur. Im Namen und im Auftrag

des Schöpfers trägt der Mensch die Verantwortung für den
Gesamtzusammenhang des Lebens. Ohne Verantwortung und Gestaltung durch
den Menschen geht es allerdings nicht. Darin hat die Bibel auch Recht
gegen alle modische Natur-Schwärmerei. Es gibt heute Leute, die
wollen am liebsten zurück auf die Bäume, einen scheinbar reinen und
paradiesischen Naturzustand wiederherstellen. Als könne es auf der
Erde die vom Menschen unberührte Natur geben. Als sei auch der
Mensch nur ein Stück reiner Natur inmitten von anderer Natur. Manche
huldigen so geradezu einer neuen Naturreligion. Ich glaube, das ist
Schwärmerei. Sie hilft uns nicht weiter und löst nicht unsere Probleme.
Der Mensch greift immer in die Natur ein und muß dies auch tun. Das
sehen wir allein wieder in diesen Wochen, wo die Sonne vielen
Menschen auf der Erde nicht nur als «Schwester» erscheint, den Bauern in
den schweizerischen Bergdörfern etwa und vielen andern, die unter den
Folgen der Dürre zu leiden haben. Hier wird es uns wieder deutlich:
Wir müssen immer auch in die Natur eingreifen und sie gestalten. Der
Gestaltungsauftrag ist unumgänglich. Es fragt sich immer nur, wie wir
ihn wahrnehmen. Ob als Ausbeuter und Zerstörer oder als solche, die
den Gesamtzusammenhang des Lebens im Auge haben. Schließlich
haben wir ja durch unseren Leib den direktesten Anteil an diesem
Gesamtzusammenhang des kreatürlichen Seins. Diese leibhafte Gemeinschaft
mit der ganzen Schöpfung haben auch wir Christen so ziemlich
vergessen. Dabei könnte uns jede Abendmahlsfeier daran erinnern. Hier
liegen Elemente der leibhaften Natur auf unserem Tisch: und zwar einer
von Menschen gestalteten Natur. Brot und Wein sind ja nicht einfach
«reine», «unberührte» Natur. Die Natur steht hier im Horizont der

255



menschlichen Gemeinschaft. Keine isolierte Naturschwärmerei und keine

Naturvergötterung also.
Aber die göttliche Liebe verbindet Natur, Menschen und Gott

hier zu einer Gemeeinschaft. Das Abendmahl weist voraus auf eine neue
Menschheit in einer ganz neuen Schöpfung. Hier ist alles
zusammengeschlossen in der Anbetung Gottes. Mit Franz von Assisis Worten:
Sonne, Mond und Sterne, Wasser, Erde, Feuer, Luft, die Gemeinschaft
der liebenden Menschen, ja selbst der leibliche Tod — sie alle sind
zusammengeschlossen im Lobpreis: «Gelobt seist du, mein Herr, mit
allen deinen Geschöpfen.»

Solche umfassende Anbetung setzt den Rahmen für unsere
umfassende Verantwortung, — für den gesamten Zusammenhang des
Lebens. Gerhard Traxel
Predigt gehalten am 4. Juli 1976

Was tut sich in Süd-Afrika?
Rascher und rascher rennt Süd-Afrika seiner entscheidenden Stunde
entgegen. Es könnte jetzt auch für dieses das Wort des Propheten Jeremia

abgewandelt gelten, das er einst im Auftrag Gottes über sein Land
Juda rufen mußte: «Stosset ins Horn im Lande, rufet mit lauter Stimme:

Schart euch zusammen! Denn Unheil führe ich heran von
Norden und großes Verderben. Schon steigt aus seinem Dickicht herauf
der Löwe bricht auf und kommt hervor aus seiner Stätte, dein
Land zu verwüsten ...»

Die Stimmung dieses Prophetenwortes liegt über dem Einleitungswort
der Redaktion des «pro veritate», der Juninummer 1976 des

Monatsblatts des Christlichen Instituts in Johannesburg. Mit zunehmend

bedrückendem Bangen sah das tapfere Mitarbeiterteam dem
kommenden Unheil seines Landes entgegen, auf das es schon seit
langem hingewiesen hatte. Der Aufruhr in Soweto, zusammen mit seinen
Ausläufern in weiteren Orten des Landes, hat wie mit einem Blitzlicht

das Herankommende aufleuchten lassen. Umso drastischer trat
die Verstocktheit, um nochmals mit der Bibel zu reden, der weißen
Machthaber hervor, die sich als fromme Christen wissen. Muß nun das
Unheil tatsächlich seinen Fortgang nehmen?

Diese Frage ruft den Leser der Ausführungen des Redaktorenteams

an, das so hellsichtig die geistige Lage Süd-Afrikas aufdeckt,
sodaß es auch uns helfen kann, besser die Ereignisse dort unten zu
verfolgen und zu verstehen. Möglicherweise wird von ihnen in der Folge
eine weltweite Auswirkung in vielen Beziehungen ausgehen, die auch
unsere Behaglichkeit nicht unberührt lassen wird.

256


	Der Sonnengesang : von Franz von Assisi ; Zurück zur Natur - vorwärts zur Natur

