
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 70 (1976)

Heft: 7-8

Artikel: Die Menschenrechte und der Krieg

Autor: Somerville, John

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-142581

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-142581
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Tillich die Weisheit seiner auf Liebe begründeten Pädagogik. Das in dem
betreffenden Text (Korinther 16, 13-14) mehrmals vorkommende «seid» erklärt
er als «Werde, was du bist», damit verbunden aber auch die Forderung, von
niemandem zu verlangen, was er nicht ist Die Unmöglichkeit von einer gespaltenen

Persönlichkeit zu verlangen, daß sie stark sei, überwindet Tillich mit
Hoffnung: «Heilende Kraft, die aus dem tiefsten Grunde kommt, auf dem wir
im Glauben stehen, kann den Menschen ergreifen, ihm Mut geben und ihn
seine Einheit wiederfinden lassen. Es ist der Gott, der die Angst der
Zerrissenheit auf sich nimmt. Dieser Mut ist der innerste Kern des Glaubens.
Er bejaht unserSein, selbst wenn er es verwirft. Aus diesemMut wächst unsere
größte Stärke, er überwindet die Mächte, die unsere Welt und unsere Seele
spalten.» — Aehnliche Führung zum Auffinden und Erlangen der Weisheit gibt
Tillich in der Predigt «Ueber die Weisheit». Es können «alle Menschen Weisheit

haben, nicht nur die Wissenden Es gbt Weisheit in Müttern und in
einsamen Frauen, in Kindern und jungen Menschen, in Hirten und
Taxifahrern, gelegentlich finden wir auch Weisheit bei den Gelehrten. Sie alle
bezeugen ihre Weisheit durch die Hinnahme ihrer Grenzen, ihrer Endlichkeit.»

Die Menschenrechte und der Krieg
Am 4. Juli 1776 erklärten die damaligen dreizehn englischen Kolonien an
der Ostküste Amerikas feierlich ihre Unabhängigkeit von Großbritannien.
Ein Passus über die Sklaverei, den Thomas Jefferson, der Verfasser der
Proklamation einfügen wollte, wurde von den Abgeordneten gestrichen.
Die Rechte, die die jungen Staaten als «selbstverständlich» erachteten
— «das Recht auf Leben, Freiheit und das Streben nach Glück» galten
nur für die Weißen. Daß sie heute, zweihundert Jahre nach jener Erklärung,

überhaupt noch eine Bedeutung haben, muß man angesichts der
Gefahr einer Vernichtung alles Lebens durch den drohenden Weltkrieg
der Atommächte bezweifeln.
Professor John Somerville, der an der California Western University lehrt,
weist in einem Aufsatz «Die Menschenrechte und der Krieg» nach, wie
sehr die Politik der USA-Regierungen insbesondere der letzten dreißig
Jahre gerade das primitivste Recht, das Recht auf Leben, in Frage gestellt
hat. Seine Forderung, daß letzte Entscheidungen immer vom Volk, oder
seinen Abgeordneten getroffen werden müssen, und nicht von der
Exekutive, gilt für jedes Land, das sich demokratisch nennt. Professor So-
mervilles Ausführungen über dieses Thema, die wir den «Darmstätter
Blättern» (Nr. 4, 1976) entnehmen, verdienen das volle Interesse unserer
Leser. — Red.

«Der Völkermord, wozu der Krieg sich entwickelt hat, ist unvereinbar
nicht nur mit dem «Würde» genannten Wert, sondern mit allen menschlichen

Werten, nicht nur mit dem Recht, ein Leben in Würde zu führen,
sondern mit allen Menschenrechten, angefangen mit dem Recht auf
Leben. Mit anderen Worten, wir haben einen Punkt erreicht, wo die
Individuen als Individuen und die Gesellschaft als Gesellschaft das

große Bedürfnis und die Verpflichtung haben, etwas Wirksames zu tun
hinsichtlich des Krieges und dessen, wozu er sich entwickelt hat und
sich weiterhin entwickelt, als sie jezuvor gehabt haben oder als sie

irgend etwas hinsichtlich irgend etwas anderem zu tun haben. Wir

238



wollen versuchen, ein wenig Licht auf bestimmte Aspekte dessen, was zu
tun nötig und möglich ist, zu werfen, beginnend auf seiten der Regierung

— insbesondere der demokratischen Regierung.
Wozu ist eine demokratische Regierung verpflichtet? Oder genauer,

wozu ist unsere demokratische Regierung verpflichtet? «Wir halten
diese Wahrheiten für selbstverständlich», heißt es in unserer
Unabhängigkeitserklärung, in der die Frage im letztlichen Zusammenhang
von Freiheit und Unterdrückung, Leben und Tod zu beantworten war,
«daß alle Menschen gleich geschaffen sind, daß sie von ihrem Schöpfer

mit bestimmten unveräußerlichen Rechten ausgestattet sind, daß
sich unter diesen Leben, Freiheit und das Streben nach Glück befindet,
daß zur Sicherung dieser Rechte Regierungen unter den Menschen
eingerichtet werden, die ihre angemessene Macht von der Zustimmung der
Regierten herleiten, daß immer, wenn eine Regierung diese Ziele zu
vereiteln droht, das Volk das Recht hat, sie zu ändern oder abzuschaffen

und eine neue Regierung einzusetzen, die sich auf diese Grundsätze
stützt und ihre Kräfte in der Weise organisiert, daß es allen als
höchstwahrscheinlich erscheint, daß sie ihre Sicherheit und ihr Glück
bewirkt.»

Mit anderen Worten, wir besitzen nicht die Menschenrechte, weil
wir eine Regierung haben. Wir haben eine Regierung, weil wir
Menschenrechte besitzen, und wir setzen eine Regierung ein, um diese
Rechte zu schützen und durchzuführen. Es ist nicht die Regierung (es
sind nicht diejenigen, die das Amt innehaben), die letztlich und legitim

entscheidet, welche Menschenrechte das ganze Volk haben soll; es

ist das ganze Volk und nur das Volk, das letztlich und legitim
entscheiden kann, welche Rechte und Macht die Regierung haben soll
und welche Rechte und Kompetenzen beim Volk verbleiben. Das ganze
Volk, oder die Mehrheit, hat schließlich das Recht und die Pflicht zu
entscheiden, ob die Regierung ihre Rechte erfüllt oder verletzt hat,
und jede Regierung zu beseitigen, wenn nötig mit Gewalt, die ihrer
Meinung nach ihre Rechte verletzt hat. Das ist der nicht zu vermindernde

Sinn der Souveränität des Volkes, die letztlich Rechtfertigung
für die amerikanische Revolution und die endgültige Legitimierung
der Vereinigten Staaten als politische Ganzheit.

Jeffersons Darstellung ist zugleich explosiv zusammengepreßt und
glänzend aufgebaut. Das erste Menschenrecht ist das Recht auf Leben,
das Recht, seine natürliche Spanne auszuleben, das Recht, sein Leben
nicht durch eine willkürliche, illegale, unrechte oder unrechtmäßige
Handlung von irgend einer Seite, zuerst und vor allem nicht von
irgend einer Regierung, beenden zu lassen. Den schwersten Fehler, den
eine Regierung machen kann, das größte Verbrechen, das sie begehen
kann, ist, das oberste Menschenrecht zu verletzen, das zu schützen sie

239



eingesetzt wurde: das Recht auf Leben. Keine Tyrannei könnte
darüber hinausgehen, weil das Recht auf Leben die Voraussetzung für die
Ausübung aller anderen Rechte und für die Möglichkeit der Erlangung

jeglicher anderen Werte ist.
Wie der einzige Grund, der in den vergangenen Zeiten rechtfertigen

konnte, was man damals Krieg nannte, die Möglichkeit war, daß als
Ergebnis des Krieges ein Reingewinn an menschlichen Werten entstehen

konnte, so war der einzige Grund, daß das Kriegführen seitens
einer Regierung nicht an sich eine Verletzung des obersten Menschenrechts

auf Leben war, die Möglichkeit, daß der Verlust einer bestimmten

Anzahl Menschenleben im Kriege den Verlust einer noch größeren
Anzahl verhindern könnte, falls sich die Vorkriegssituation fortsetzt.
In dem Ausmaße, wie diese Möglichkeit infolge der zunehmenden
zerstörerischen Wirkung der Waffen geringer wird, wird die Kriegführung

immer weniger geeignet, die Menschenrechte zu schützen oder
durchzusetzen. Der ganze Sinn einer demokratischen Regierung ist,
daß, wenn ein solcher Punkt erreicht ist, es immer weniger möglich
wird, den Krieg als legitime Macht der Regierung anzuerkennen. Wenn
die Regierungen von Menschen eingesetzt werden, um die Menschenrechte

zu sichern, und die Regierungen die angemessene Macht von der
Zustimmung der Regierten zu diesem Zwecke herleiten, gibt es keinen
rechtmäßigen Grund, aus dem eine Regierung die Macht beanspruchen

könnte, um das zu tun, was die Menschenrechte nicht sichern,
sondern nur vernichten könnte. Es würde auch keinen vernünftigen
Grund geben, aus dem eine Gruppe von Menschen, eine Majorität oder
Minorität, rechtmäßig beanspruchen könnte, Regierungen eine solche
Kompetenz verliehen zu haben. Denn die Theorie der Demokratie
beschränkt sich nicht darauf, zu sagen, daß eine Regierung jede
Kompetenz haben soll, die ihr zu verleihen das Volk bewegt werden könnte,
zuzustimmen. Es beginnt damit, daß man sagt, daß die Regierungen
für einen bestimmten Zweck eingesetzt werden: die Menschenrechte
zu sichern. Somit kann die Macht rechtmäßig nicht einer demokratischen

Regierung für einen entgegengesetzten Zweck verliehen
werden, und die besondere Macht, die die Regierung innerhalb des

begrenzten Rahmens besitzen soll, ist durch die Zustimmung der Regierten

zu gewährleisten, vorzuenthalten oder wegzunehmen.

Begriff der Menschenrechte liegt moderner Demokratie zugrunde

Mit anderen Worten, der Begriff der Menschenrechte liegt der Idee der
modernen Demokratie im allgemeinen und unserer Demokratie im
besonderen durch ausdrückliche Formulierung von Anfang an
zugrunde.

240



Im Hinblick auf diese Rechte ist es nun notwendig, die Tatsache
zu erkennen und danach zu handeln, daß die Geschichte einen
Punkt erreicht hat, wo die Macht zum Kriegführen aus der Reihe
der Mächte herausgenommen werden muß, die von einer Regierung

rechtmäßig ausgeübt werden können.

Es ist nicht naiv, zu meinen, daß das geschehen kann. Die Geschichte
des Regierens ist eine Geschichte sowohl beseitigter als auch neu
hinzugefügter Mächte. Während des weit größeren Teils der Menschheitsgeschichte

stellte die Versklavung und die Durchsetzung der Sklaverei
eine der wichtigsten Mächte der Regierung in der ganzen Welt dar.
Es war nicht nur eine Macht, die physisch ausgeübt wurde, sondern
sie war auch im Gesetz verankert, wie auch in den Moralgeboten und
etablierten Religionen anerkannt, von führenden Philosophen verteidigt
und begründet, und spiegelte sich allgemein in den Gewohnheiten und
Haltungen der Menschen wider, die in der Kindererziehung
eingepflanzt und durch die herkömmliche Aufzucht eingefleischt worden
sind. Und doch kam die Zeit, als jeder Aspekt dieser vorherrschenden
Situation umgekehrt wurde: Die physische Macht wurde beseitigt, das
Gesetz bestrafte, was es vorher geschützt hatte, Religion und Moral
verdammten, was sie zuvor gebilligt hatten, die Philosophie griff an,
was sie vorher gerechtfertigt hatte, neue Gewohnheiten und Haltungen
verwurzelten sich darin, was vorher unberührbar war, und wurden
durch neue Erziehung eingefleischt, die vorher undenkbar war.

Die Beseitigung der Macht zum Kriegführen würde ein sozio-histo-
risches Ergebnis von nicht größerer Reichweite, Tiefe und
Verschiedenartigkeit der Aspekte sein als jene, wenn auch größere in
seiner Dringlichkeit.

Wirkkraft der Ideen plus Wirkkraft des Wirtschaftsplans

Wie aber wird eine so weit gehende soziale und ideologische Umformung,

eine Umformung sowohl der Praxis als auch der Theorie, eine
Umwertung der Werte, um Nietzsches Ausdruck zu gebrauchen, möglich

werden? Welches sind die sozialen Triebkräfte, die kausalen Wirkkräfte

eines Prozesses dieser Art? Das ist natürlich eine der im Mittelpunkt

stehenden Fragen dessen, was wir Philosophie der Geschichte
oder historische Soziologie nennen. Die Lösungsversuche zu dieser
Frage haben sich gewöhnlich in zwei Hauptrichtungen aufgeteilt, die
von marxistischen Schriftstellern mit den Begriffen Idealismus und
Materialismus unterschieden wurden. Der erstere verlegt die hauptsächliche
kausale Wirkkraft in den Geist der Menschen, in ihre Ideen, und sagt,
daß, wenn die Menschen ihre Ideen ändern, sie dann auch ihre sozialen
Einrichtungen ändern. (Das ist, worüber Marx als den ideologischen

241



Trugschluß, das «falsche Bewußtsein» herzieht). Der zweite verlegt
die hauptsächliche kausale Wirkkraft in die Wirtschaftssysteme der
Menschen in der Weise, daß die zugrunde liegenden ökonomischen
Beziehungen zwischen den Gruppen den Rohstoffquellen und
Werkzeugen der Produktion, die zur Verfügung stehen, angepaßt werden
müssen, und sagt, daß, wenn sich die Rohstoffquellen, Produktionsmittel

und Produktionsweisen der Menschen ändern, die Menschen ihre
sozialen Einrichtungen und die funktional mit diesen Einrichtungen
verbundenen Ideen ändern. Jeder dieser Versuche anerkennt unter den
kausalen Wirkkräften des historischen Prozesses sowohl das Spiel
materieller Kräfte als auch das Spiel von Ideen: der wesentliche
Streit geht darum, welches die ursprüngliche, das heißt die
stärkere kausale Kraft ist. In der Antwort auf diese Frage liegt der
Schlüssel nicht nur zum Verstehen der Geschichte, sondern auch der
Strategie der Politik

Der Standpunkt, der in diesem Aufsatz eingenommen worden ist,
hängt nicht davon ab, ob eine dieser Näherungen an die Philosophie
der Geschichte wahr ist und die andere falsch. Tatsache ist, daß die
Beseitigung der Macht zum Kriegführen aus den rechtmäßigen Mächten

der Regierung unmittelbar an die Entwicklung der Hilfsquellen
und Produktionskräfte gebunden und gleichzeitig eine Idee ist, die
unabhängig von dem besonderen Charakter und den Folgen der
gegenwärtigen Produktionsweise eine ungeheure moralische Kraft besitzt.
Es muß in diesem Zusammenhang festgestellt werden, daß die
Produktionsweise und die Destruktionsweise im Grunde ein und dieselbe
sind. Die militärische Rüstung ist natürlich nur ein Aspekt und
Nebenprodukt der allgemeinen industriellen Technik und hängt von den
Quellen und Werkzeugen ab wie die allgemeine industrielle Produktion.

Es ist klar, daß die neuen Quellen, Kräfte und Werkzeuge, die in
unseren Tagen aufgetaucht sind — die Atomenergie, die Automation,
die kybernetischen Vorrichtungen — gleichermaßen wirksam zu
menschlich konstruktiven oder unmenschlich destruktiven Zwecken
verwendet werden können. Vom moralischen Standpunkt aus besteht
zwischen diesen beiden Zwecken eine Welt des Unterschieds (in diesem
Falle in wörtlichem Sinne, denn es kann der Unterschied sein zwischen
dem, eine Welt zu besitzen oder keine Welt zu besitzen), aber vom
technischen Standpunkt aus besteht kein Unterschied.

Nun ist die Grundthese des Marxschen historischen Materialismus,
daß die primäre Ursache, die stärkste kausale Wirkkraft der Veränderung

dessen, was er den sozialen Ueberbau nennt — Regierungsformen,
Gesetzessysteme, Moralgebote u. dgl. —, in dem Prozeß besteht, durch
den neue Entwicklungen der ökonomischen Basis — Quellen, Kräfte,
Werkzeuge, Produktionsbeziehungen — Umwandlungen des Inhalts des

242



sozialen Aufbaus notwendig machen. Das Entstehen der Atomtechnik
mit ihrer thermo-nuklearen Rüstung, die eine qualitativ neue moralische

und politische Bewertung des Krieges und der Regierungsmächte
erforderlich macht, sollte als ein klassisches Beispiel dafür erkannt
werden, wovon Marx spricht. Es kann kein Zweifel bestehen, daß er,
wenn er heute lebte, der erste wäre, das als solches zu identifizieren.

Es besteht hier eine enge Analogie zum Problem der Sklaverei in
einer Reihe von Aspekten. So tief die Sklaverei auch in der sozialen
Praxis verwurzelt und so umfassend sie in der Gesellschaftstheorie
gerechtfertigt v/orden war,

wurde sie doch durch den Druck des wirtschaftlichen Bedarfs und
den Fortschritt der Produktionsweise immer unzweckmäßiger und
unrentabler.

Wenn es auch immer einigen Einwand gegen die Sklaverei gegeben hat,
ist es doch historische Wahrheit, daß, solange dieser Einwand nur auf
moralischen Gründen beruhte, ihm nur von einer verschwindenden
Minderheit von Moralisten und Geistlichen Ausdruck verliehen wurde,
deren Mehrheit damals die Sklaverei (oder Leibeigenschaft) nicht
verdammte, und dieser Einwand schaffte die Sklaverei als gesetzlich
geschützte und gesetzlich durchgesetzte Institution nicht ab. Der moralische

Protest wurde in dem Verhältnis wirksamer und ausgedehnter,
wie die wirtschaftliche Wirksamkeit, Einträglichkeit und Zweckmäßigkeit

der Sklaverei als Produktionssystem im Wettstreit mit dem neu
entstehenden Produktionssystem — der industriellen Lohnarbeit —
abnehmen.

In derselben Weise hat es immer einigen Einwand gegen den
Krieg als soziale Praxis von seiten einer kleinen Minderheit der
Moralisten und Geistlichen gegeben, aber der Krieg blieb eine Praxis, die
als solche von der Mehrheit der Kirchen nicht verdammt, vom Gesetz
sanktioniert und den Bürgern aufgezwungen wurde. Heute scheint jedermann

zu erkennen, daß die Hauptursache dieser Situation eine
wirtschaftliche war: Kriege sind eine Quelle des Profits gewesen. Es kommt
jetzt darauf an, zu erkennen, daß die ganze Situation wirtschaftlich und
historisch ausgespielt hat. Jetzt, wo die Atomenergie mit der
thermonuklearen Rüstung als eines ihrer Nebenprodukte auf der Bildfläche
erschienen ist, wird die Praxis des Krieges als eine Handlungsweise, bei
der die Nationen die stärksten Waffen anwenden, die zur Verfügung
stehen, zur unrentabelsten aller Praktiken.

Totale Kriege können von keiner Seite gewonnen werden; der
Untergang beider kann total sein. Das bedeutet, daß zum erstenmal
in der Menschheitsgeschichte die moralische Triebkraft gegen den
Krieg mit der ökonomischen verschmilzt.

243



Zum erstenmal hat die Antikriegsmoralität in der Praxis eine Erfolgschance.

Wir, die wir heute leben, stehen in der ganzen Welt in bezug
auf den Krieg da, wo die Verfechter der Sklavenbefreiung in Amerika
in den 1850er Jahren in bezug auf die Sklaverei, oder wo die
russischen Westler in bezug auf die Leibeigenschaft gestanden haben.

Fortsetzen der Kriege mit konventionellen Waffen undenkbar

Natürlich wäre es denkbar, daß der Krieg oder zumindest die
Kriegsvorbereitung so lange wirtschaftlich rentabel bleibt, wie die eine oder
andere zweier Bedingungen sich behaupten könnte: Die eine ist die
Fortsetzung der Herstellung und Verbesserung der thermo-nuklearen
und ähnlichen Rüstung, die jedoch nie angewandt wird; die andere ist
die vollständige Vernichtung aller vorhandenen Vorräte an
thermonuklearen Waffen gleicher Zerstörungskraft und Einstellung ihrer
Herstellung, während sich Kriege mit den konventionellen Waffen
fortsetzen würden. Aber die Erfahrung der Vergangenheit liefert keine
Anzeichen irgendwelcher Wahrscheinlichkeit von Bedeutung dafür, daß
irgend eine dieser Bedingungen aufrecht erhalten werden könnte. Wenn
die Waffen vorhanden sind, sind die Möglichkeiten gegeben, daß sie

angewandt werden, und wenn totale Kriege mit konventionellen Waffen

beginnen und ziehen sich hin, ohne daß die eine oder andere Seite
den Sieg erringt, bestehen die Möglichkeiten, daß die Atom- oder eine
Rüstung mit ähnlicher Zerstörungskraft hergestellt und angewendet
wird. Der einzige Weg, auf dem die Welt, die nun einmal die Tür zur
Atomtechnik geöffnet hat, zu überleben hoffen kann, ist, die Tür zum
Krieg völlig und für immer zu schließen.

Die Welt, die die verhängnisvolle Tür geöffnet hat, ist eine
geteilte Welt sich verbissen bekämpfender Mächte und Systeme —
kapitalistische Macht gegen kapitalistische Macht, sozialistische Macht
gegen sozialistische Macht, und das kapitalistische System gegen das
sozialistische System. Bis jetzt hat noch keine Macht und kein System
in einem Grade, der der Bedeutung und Dringlichkeit des Problems
angemessen wäre, aufgehört, den Krieg in die Ueberlegungen einzube-
ziehen. Der vorherrschende Gedanke auf jeder Seite, insoweit als sich
die Frage ernstlich stellt, ist, daß wir in der Lage seien, den Krieg los
zu werden, nachdem wir die Konkurrenten los geworden sind, die die
Zusammenarbeit verweigern; inzwischen müßten wir fortfahren, den
Krieg zwischen sich befehdenden Mächten und Systemen in diese

Ueberlegungen einzubeziehen. Da aber den Hauptkonkurrenten
thermonukleare Waffen zur Verfügung stehen, ist diese Denkweise eindeutig
ein Heilmittel, das schlimmer ist als die Krankheit.

244



Friedensproblem m u ß in ideologisch geteilter Welt gelöst werden

Mit anderen Worten,
wenn das Friedensproblem in einer ideologisch geteilten Welt nicht
gelöst werden kann, wird es nie gelöst werden. Es wird nur
aufhören zu bestehen, wenn die Welt aufhören wird zu bestehen, weil
die Wahrscheinlichkeit besteht, daß die Versuche, die Welt
ideologisch mit Methoden zu einigen, die die Anwendung eines

offensiv oder defensiv geführten totalen Krieges
einschließen, zur allgemeinen thermo-nuklearen Zerstörung führen
werden.

Diese neue Wahrheit, die in unserer Welt aufgetaucht ist, zu verstehen
und danach zu handeln, bedeutet nicht, die Politik aufzugeben, auf die
sozialen Kämpfe zu verzichten oder Revolutionen zu verurteilen. Es
muß erstens und abseits aller politischen Emotionen oder moralischen
Empfindung, stamme sie nun von links, rechts oder mitte, vom
Naturalismus oder Supernaturalismus, erkannt werden, daß in dem Maße,
wie eine Politik, Strategie oder Taktik, legal oder illegal, in einem
«gerechten Fall» oder einem «ungerechten Fall» wahrscheinlich einen
thermo-nuklearen oder ähnlich zerstörerischen Konflikt hervorruft, eine
solche Politik als dumm verurteilt und praktisch verworfen werden
muß. Es muß zweitens erkannt werden, daß die Außenpolitik,
politische Strategien und Taktiken, revolutionäre Bewegungen und
Kämpfe erfolgreich mit gewaltlosen Methoden durchgeführt werden
können, selbst wenn der Gegner eine Art Gewalt anwendet, die, wenn
ihr in gleicher Weise geantwortet würde, wahrscheinlich eine
thermonukleare Massenvernichtung heraufbeschwört, insbesondere wenn der
Gegner solche Gewalt anwendet.

Nehmen wir den äußersten Fall an, der sofort die Größe der
Gefahr und das Ausmaß illustriert, in dem die gewöhnlichen Reaktionen,

die eingewurzelten Einstellungen und vererbten Vorstellungen
abgewandelt werden müssen, wenn die Menschheit unter den neuen
Bedingungen am Leben bleiben soll.

Angenommen, die militärischen Feindseligkeiten und Zusammenstöße

von anscheinend und anfänglich konventionellem und lokalisiertem

Charakter erreichen einen Punkt der Konfrontation zwischen den
beiden größten Mächten — unser Land und die Sowjetunion — bei
der die eine auf das Territorium der anderen zehn thermo-nukleare
Einheiten abwirft, die ein Zehntel der Industrieanlagen vernichten und
zwanzig Millionen ihrer Bevölkerung töten. Der Leser (ob Amerikaner
oder Sowjetrusse, macht keinen Unterschied) muß sich nun fragen:
Wenn dies meinem Land und meinem Volke geschähe, welche
Antwort darauf sollte ich befürworten oder unterstützen in der Annahme,

245



daß ich ernstlich glaube, mein Land sei «im Recht»? Alle alten
Gewohnheiten, Verhaltensweisen, vererbten Vorstellungen von Pflicht,
Ergebenheit, Mut, Patriotismus, dem Recht auf Selbstverteidigung und
dergleichen stellen einen ungeheuren Druck in Richtung auf die
Erwiderung dar: «Zahle mit gleicher Münze heim, mit einem heftigeren
Gegenschlag von zwanzig Einheiten, die zwei Zehntel ihrer Industrieanlagen

vernichten und vierzig Millionen ihrer Bevölkerung töten
werden». Zu gleicher Zeit wird derjenige, der dies erwidert, einsehen, daß
er erwarten muß, die andere Seite werde umgekehrt erwidern: «Jetzt
müssen wir vierzig Einheiten abwerfen, um achtzig Millionen zu töten»,
worauf natürlich die Gegenantwort achtzig Einheiten sind, um ein-
hundertsechzig Millionen zu töten, und so fort bis zum Ende, das nicht
weit weg sein wird. Wäre das nicht ein Stumpfsinn, im Vergleich zu
dem alle wirklichen oder vorstellbaren Stumpfsinnigkeiten zur
Unbedeutendheit verbleichen müssen?

Alternative zum Zurückschlagen. Geschichtliche Beispiele

Aber was wäre die Alternative?

Was würde geschehen, wenn wir nicht zurückschlagen? Würde der
Feind nicht in unser Land einfallen und es besetzen? Wäre er dann
nicht in der Lage, uns wie ein siegreicher Tyrann zu beherrschen?
Wir wollen annehmen, daß all dies geschehen würde: Wäre das
das Ende der Geschichte? Sicherlich gibt es Möglichkeiten, mit
dein Tyrannen zurecht zu kommen, die weniger kostspielig,
weniger sclbstvemichtend sind als die Zerstörung der Welt und
damit deiner selbst und all deiner Angehörigen!

Die Geschichte ist voll von Beispielen, in denen man sich mit Tyrannen
abfand, nachdem sie «erobert» hatten, von Besetzern, die bald
herausfanden, daß die Okkupation nicht rentabel sei, von «Siegern», die von
den «Besiegten» absorbiert wurden. Jahrhundertelang hat China
Invasionen absorbiert, ohne seine Identität zu verlieren. Dasselbe geschah
mit der mongolischen Invasion in Rußland. Gandhis revolutionäre
Politik der Gewaltlosigkeit hatte den Erfolg, die britische Okkupation
Indiens zu beendigen.

Das Drängen auf den Verzicht, auf die Methoden, Maßnahmen,
politischen Entscheidungen und Verhaltensweisen, die zum totalen
Krieg führen, muß mit wenigen Ausnahmen von seiten der
einzelnen und Gruppen ausgehen, die keine Regierungsmacht besitzen.

Es kann nicht erwartet werden, daß es von denen ausgeht, die die
Regierungsmacht in Händen haben, weil die Regierungsmacht von
Natur aus die Macht ist, Entscheidungen mit physischen Mitteln durch-

246



zusetzen. Die stärksten dieser Mittel sind die Land-, See- und Luftstreitkräfte

und ihre Waffenlager, die den Kern unseres Problems bilden,
weil sie die größte Bedrohung der Menschenrechte und der menschlichen

Würde darstellen, die je in der Menschheitsgeschichte bestanden
hat

Der Regierung Kompetenz zum Kriegführen aus eigener Entscheidung
entziehen

Unser Problem, das Problem der heutigen Menschheit, ist für die
einzelnen Gruppen, der Regierung eine der ihr vor langer Zeit
unter völlig anderen Bedingungen, als sie heute bestehen, erteilten
Kompetenzen zu entziehen. Das ist der einzige Weg, auf dem der
Mensch seine menschliche Würde retten und schützen kann.

Daß das nicht leicht sein wird, braucht kaum erwähnt zu werden, aber
es ist nicht prima facie oder durch Definition unmöglich. Dinge von
gleicher Schwierigkeit sind bereits getan worden. Es gibt Wege, es

zu tun, und, was für unser gegenwärtiges Thema von gleicher Bedeutung

ist, es gibt solche Wege, die als Wege mit der menschlichen Würde
vereinbar sind.

Was verlangt wird, ist eine Art des Denkens, Verhaltens und
Handelns, die in keiner Weise für unseren Sinn für Moralität verab-
scheuungswürdig ist, in keiner Weise den Geboten unserer weitest-
verbreiteten Religionen entgegensteht, in keiner Weise unseren
Grundprinzipien einer politischen Demokratie widerspricht. Ja,
was verlangt wird, ist, was schon immer von unserem Sinn für
Moralität, von den Geboten unserer Religionen und von den
Prinzipien unserer Demokratie verlangt worden ist.

Kirchen voran!

Jetzt ist die Zeit gekommen, sie auszuüber. Die Menschen, deren
Religion gebietet «Du sollst nicht töten!», aufzufordern, sie sollten
gemeinsam von Menschenschlächtereien Abstand nehmen, deren Religion
seit nahezu zweitausend Jahren den Vorrang des Friedens sowohl als
Mittel wie als Ziel gepredigt hat, sie sollten vom Massentöten als
Mittel zur Erreichung des Zieles Abstand nehmen, sollte nicht dafür
angesehen werden, als verlangte man etwas Ungewöhnliches oder
undurchführbar Schwieriges. Wenn es undurchführbar schwierig wäre,
was wäre dann der Sinn einer solchen Religion? Der Umstand, daß
es unmöglich und ungewöhnlich erscheint, zeugt von dem Grade, in dem
die mit den ökonomischen Notwendigkeiten verbundenen Praktiken
alles andere überwältigen können. Sie nehmen in der Praxis nicht nur
ihren Weg trotz der Tatsache, daß sie in (vernunftmäßig) klarem Wi-

247



derspruch zu geheiligten Prinzipien stehen, zu denen man sich in
feierlichster Weise bekennt und immer wieder bekennt; sie werden auch von
der großen Mehrheit der «Gläubigen» als Praktiken anerkannt, die
nicht eigentlich zu den Prinzipien, zu denen sie sich bekennen, in
Widerspruch stünden. Aber diese Situation hat sich geändert. Das Argument

von der ökonomischen Notwendigkeit ist plötzlich im Nebel
verschwunden. Ein totaler Krieg ist jetzt das Vorspiel zu wirtschaftlichem
Selbstmord, zum erstenmal in der Geschichte durch Definition
wirtschaftlich unrentabel.

Argument individueller Friedfertigkeit nicht stichhaltig

Es besteht auch keine moralische Stichhaltigkeit in der von so vielen
Leuten vorgebrachten Entschuldigung, daß sie als einzelne nie losgehen
und andere Menschen töten würden; sie seien nicht für die Kriege
verantwortlich. Sie müßten Kriege hinnehmen, unterstützen und in ihnen
kämpfen, weil es ihnen von der Regierung befohlen werde. Wenn es
nach ihnen ginge, würde es keine Kriege geben. Diese Art Argumentierung

könnte auf eine Situation passen, in der die Regierung
beschließt, ein geheimes Forschungsprojekt zu unternehmen, um eine
neue Waffe zu vervollkommnen, aber sie paßt nicht auf das Führen oder
Unterstützen eines Krieges. Es gibt viele Dinge, die eine Regierung im
geheimen und ohne die offene und unterstützende Teilnahme oder
Mitwirkung eines großen Teiles der Bevölkerung tun kann, aber darunter
befindet sich nicht das Betreiben eines totalen Krieges. Wenn selbst
eine bedeutende Minderheit von Einzelnen Nein sagt, jeder in seinen
Aktionen seiner Altersgruppe angemessen, kann ein totaler Krieg nicht
betrieben werden. Um wirksam zu sein, brauchen diese Aktionen nicht
gewaltsam zu sein. Gandhi hat bewiesen, wie wirkungsvoll gewaltloser
Widerstand sein kann. Es hat nie eine politische Bewegung gegeben,
deren gesamte Auffassung von den Mitteln, Methoden und Praktiken
stärker die menschliche Würde der Unterdrückten manifestierte, die sie
entworfen hatte. Gandhi war dem Namen nach kein Christ, aber hat
es je eine politische Bewegung gegeben, die ihrem Wesen nach christlicher

war?

Schwere Verletzungen
der Verfassung der USA durch ihre Regierung

Wenn die Praxis eines totalen Krieges heute in tieferem Widerspruch
zur menschlichen Moralität und zum Christen tum steht, als das je früher
der Fall gewesen ist, muß dasselbe von der Beziehung des Krieges zur
Demokratie, insbesondere in unserem Lande, gesagt werden. Nicht nur
rechtfertigen die Prinzipien der Demokratie, wie sie in der Auffassung

248



von den Menschenrechten verwurzelt sind, die Entziehung der Macht
zum Kriegführen einer Regierung als neuen und notwendigen Schritt
im Hinblick auf die neuen Bedingungen, sondern auch die ungeheuerlich

gefährlichen militärischen Verwicklungen unserer Regierung seit
dem Zweiten Weltkrieg

sind nur durch die direkte Verletzung ausdrücklicher Bestimmungen,

die von Anfang an in unserer Verfassung stehen, möglich
geworden.

Eine der großen politischen und gesetzgeberischen Errungenschaften
jener, die die Vereinigten Staaten von Amerika geschaffen haben, eine
absichtliche, als Antwort auf die bitteren Lehren von Jahrhunderten
autoritärer, absoluter und monarchistischer Regierung unternommene
Handlung, war die Aufstellung einer verfassungsmäßigen Bestimmung,
die der Exekutive die höchste Macht, Krieg zu führen, entzog und sie
in die Hände des legislativen Zweiges der neuen Regierung legte. Das
geschah in der eingestandenen Absicht, der verhängnisvollen Tendenz
der exekutiven Macht, wenn sie von einem Mann in privaten Sitzungen
mit seinen von ihm selbst ausgewählten Ratgebern ausgeübt wurde, ein
wirksames Hindernis in den Weg zu stellen, in einen Krieg zu stürzen
und dann, nachdem das geschehen ist, jedermann aus Gründen des
Patriotismus zu Unterstützung und Opfer aufzufordern. Die Durchkreuzung

dieser Absicht und die massive Verletzung des Gesetzes, das sie

verkörpert, seit dem Zweiten Weltkrieg, bildet eines der unglaublichsten
Kapitel unserer nationalen Geschichte, um so unglaublicher im
Hinblick auf die geringe Beachtung, die man dem geschenkt hat, wenn man
ihre entscheidende Bedeutung bedenkt.

Abraham Lincoln faßte die 1848 gegebene konstitutionelle Situation

zusammen, als er schrieb: «Die Bestimmung der Verfassung, die
dem Kongreß die Macht zum Kriegführen gibt, war, wie ich es
verstehe, aus folgenden Gründen geboten. Die Könige hatten immer ihr
Volk in Kriege verwickelt und es ausgepowert, wobei sie im allgemeinen,

wenn nicht immer, vorgaben, daß der Kriegsgrund das Wohl des
Volkes sei. Das begriff unser Konvent als die am meisten unterdrük-
kende aller königlichen Unterdrückungen; und sie beschlossen, die
Verfassung so zu entwerfen, daß nicht ein Mann die Macht in
Händen halten soll, diese Unterdrückung über uns zu bringen.» Zur
Zeit des Entwerfens der Verfassung hatte Thomas Jefferson geschrieben:

«Wir haben bereits als Beispiel der Kriegsfurie ein wirksames
Hemmnis entgegengestellt dadurch, daß wir die Macht, sie loszulassen,
von der Exekutive auf die legislative Körperschaft, von denen, die
auszugeben haben, auf die, die zu bezahlen haben, übertragen haben.»

Die Tatsache, daß die Verfassung den Präsidenten zum
Oberbefehlshaber von Heer und Marine macht, darf nicht damit verwechselt

249



werden, ihm die Macht zur Entscheidung darüber zu überlassen, wann,
wo, unter welchen Umständen und aus welchen Gründen das Land
einen systematischen und langwierigen Krieg zu unternehmen habe. Die
Macht, diese Entscheidung zu treffen, war ihm absichtlich aus den
genannten Gründen vorenthalten und dem Kongreß übertragen worden,
in dem sie öffentlich von den Repräsentanten aller Bereiche des Landes
debattiert werden könnte, die somit Gelegenheit haben, zuvor alle
Alternativen abzuwägen und mit Stimmenmehrheit zu entscheiden, ob
das, was auf dem Spiele steht, die Risiken, Kosten und Opfer eines
Krieges wert ist. Denn der Krieg ist nur in der Durchführung eine
technische Frage, wenn einmal beschlossen worden ist, in ihn einzutreten.

Die Entscheidung jedoch, in ihn einzutreten, ist nicht eine technische,

sondern eine moralische Frage: es ist die Frage, ob das, um was
es geht, einen Krieg wert ist. Die Bedeutung unserer konstitutionellen
Forderung ist, daß diese Frage von Repräsentanten entschieden werden
soll, die in Bereich, Zahl und Auswahl dem Willen des Volkes als
Ganzem so nahe wie möglich kommen, das, wie Jefferson gesagt hat,
«zu bezahlen hat».

Abwehr eines unprovozierten,
unerwarteten Angriffs durch Regierung ist berechtigt

Die Entscheidung, in einen Krieg einzutreten, ist natürlich eine
Entscheidung, mit militärischen Operationen in großem Maßstab voranzugehen,

die systematisch geplant sind, mit der Annahme der Möglichkeit,
daß die Operationen sich auf Monate und Jahre ausdehnen werden.

Diese Entscheidung, die in unserem Lande seit dem Zweiten Weltkrieg
mehr als einmal (aber nicht vom Kongreß oder vom Volk) getroffen
worden ist, die nun in der Macht von Menschen, die sie treffen, zu der
schicksalsträchtigen Entscheidung geworden ist, darf nicht mit der
Entscheidung verwechselt werden, einen persönlichen und unerwarteten
Angriff auf uns abzuschlagen, werde er nun auf unser eigenes
Territorium oder auf unser Personal oder Eigentum ausgeübt, das fern von
unserem eigenen Territorium rechtmäßig stationiert ist. Es ist von jedermann

voll verstanden worden, daß keine vorausgehende Aktion des

Kongresses für irgend eine berechtigte Person nötig ist, sofort auf den
Anschlag mit allen zur Verfügung stehenden militärischen Mitteln zu
antworten, um das Leben und Eigentum zu schützen, wenn es
angegriffen wird. Das ist ein Unglücksfall, nicht etwa ein Krieg. Die dann
weiter zu treffende Entscheidung ist, mit diesem Unglücksfall mittels
der Fortsetzung in einen Krieg fertig zu werden oder mit anderen
Mitteln. Wie wir gesehen haben, ist die anerkannte Absicht und
ausdrückliche Bestimmung der Verfassung, daß diese höchstwichtige
Entscheidung, die, wenn sie einmal getroffen ist, ohne enorme Schwierig-

250



keiten nicht wieder rückgängig gemacht werden kann, nicht von der
Exekutive getroffen werden soll, obwohl sie von ihr empfohlen werden
kann, sondern vom Kongreß zu treffen ist.

Korea und Vietnam

Das Problem des Krieges besteht für die gegenwärtige amerikanische
Generation zuerst und vor allem in der Tatsache, daß diese Entscheidung

zweimal seit dem Zweiten Weltkrieg von der Exekutive getroffen
und dann erst vor dem Kongreß und dem Volk mit der Begründung
vertreten worden ist, daß jetzt unsere Jungen einen Krieg kämpfen
und sie unterstützt werden müssen. Zur gleichen Zeit lehrt der Augenschein,

daß, wenn der Kongreß vorher gefragt worden wäre, er keinen
Krieg erklärt haben würde. Schließlich kostete der Korea-Krieg rund
eine Viertelmillion amerikanische Opfer, einschließlich etwa 25 000
Toten. Wenn Präsident Truman nach der Verfassung gehandelt hätte,
wie es seine eindeutige Pflicht war, hätte er, nachdem er zu dem Urteil
gekommen war, daß Nordkorea Südkorea angegriffen habe, und zu
dem weiteren Urteil, daß ein solcher Angriff uns zwinge, Krieg gegen
Nordkorea zu führen, seine Tatsachen und Gründe dem Kongreß
vorgelegt zwecks Anerkennung oder Ablehnung seiner Beurteilung, daß
wir unsererseits Kriegshandlungen gegen und auf dem Territorium von
Nordkorea einleiten sollten. Dies war der Vorgang, dem die Präsidenten
Wilson und Roosevelt in den beiden Weltkriegen gefolgt sind.
Handlungsweisen, wie Truman sie ohne Kriegserklärung angeordnet hat, eine

«politische Aktion» zu nennen, ändert natürlich nichts an
ihrem objektiven Charakter, ihrer Dauer und ihrem Ausmaß als
Kriegshandlungen. Jeder Krieg ist in bestimmtem Sinne eine politische
Aktion, die von einem Staat gegen einen anderen Staat unternommen wird.

In diesem Zusammenhang darf auch auf keinen Fall vergessen
werden, daß Präsident Truman unsere Seestreitkräfte in den Kampf
auf seiten Südkoreas gegen Nordkorea schickte und so die
Vereinigten Staaten militärisch verpflichtete, bevor eine Entscheidung
der Vereinten Nationen in Korea getroffen worden war.

Und natürlich wurde auch keine erwartet, da die Sowjetunion ihr Veto
aufrechterhielt; es war nur der Abwesenheit des Sowjetdelegierten vom
Sicherheitsrat zuzuschreiben, daß, als die Abstimmung erfolgte, die dem
Vorstand die Begründung für die entgegengesetzte Regelung lieferte,
die Vereinten Nationen entschieden, zu intervenieren. Auf jeden Fall
hätte, selbst wenn Präsident Truman die Entscheidung der UN
darüber, ob sie militärisch intervenieren würde, abgewartet hätte, dies ihm
als einem durch die Verfassung der Vereinigten Staaten gebundenen

251



Beamteten nicht ein verfassungsmäßiges oder legales Recht gegeben, die
Streitkräfte der Vereinigten Staaten ohne vorherige Entscheidung des

Kongresses in einen planmäßigen Krieg zu schicken.
Unsere Hineinziehung in den Krieg in Vietnam hatte ähnlichen

Charakter und erwies sich sogar noch als größer in Schwere und Dauer.
Hätte Präsident Johnson es vorgezogen, das fundamentale
Gesetz zu beachten, das hochzuhalten er geschworen

hatte, würde er, nachdem er die Nachricht erhalten hatte, daß
einige kleinere nordvietnamische Torpedoboote im Schutze der
Dunkelheit, wie es unsere Marineoffiziere an Ort und Stelle beurteilten,
versucht hätten, im Golf von Tonkin Schiffe unserer Flotte anzugreifen
(obwohl keines unserer Schiffe getroffen wurde und wir keine Verluste
hatten), und unsere Schiffe das Feuer auf die Torpedoboote erwidert
und dabei einige davon versenkt hätten,

die Tatsachen dieses Vorfalles dem Kongreß vorgelegt, im Hinblick
auf diesen Vorfall planmäßige Kriegshandlungen in großem
Umfange empfohlen und den Kongreß um eine Kriegserklärung
gebeten haben, die sie rechtfertigen würden.

Statt dessen erlangte er vom Kongreß nur eine allgemeine Entschließung
zur Unterstützung (wahrscheinlich nur, um alle Maßnahmen zu ergreifen,

die ihm verfassungsmäßig erlaubt sind), aber er beschloß, die eine
Maßnahme zu ergreifen, die verfassungsmäßig allein der besonderen
Initiative des Kongresses vorbehalten ist (und die er insbesondere im
Wahlkampf als Maßnahme hervorgehoben hatte, die er nie
ergreifen würde), das heißt den Beginn eines Krieges in großem
Umfange unsererseits in Vietnam. Zweifellos ging er so vor, weil er
wußte, daß, wenn er den Kongreß um eine Kriegserklärung ersuchen
würde.der Kongreß diese Erklärung nicht abgegeben hätte.

Warum keine Abwehr
gegen Verfassungsbruch durch Kongreß und USA-Bundesgericht?

Das amerikanische Volk ist diesem Problem des Krieges des Präsidenten

noch nicht entschieden entgegengetreten, auch der Kongreß, wie
auch die Justiz haben das nicht getan. Der Bundesgerichtshof hat sich
immer wieder geweigert, über die Verfassungsmäßigkeit unserer
militärischen Verstrickung in den Krieg in Vietnam zu urteilen, obwohl es

gut begründet ist, daß eines der Rechte und Pflichten des
Bundesgerichtshofes ist, über die Verfassungsmäßigkeit von Handlungen der
Rxekutive zu entscheiden, wenn dies ernstlich in Frage gestellt ist (wie
das offensichtlich hier der Fall ist), und daß von den Parteien, für die
ein materielles Interesse auf dem Spiel steht, in einem entsprechenden

252



n

Prozeß Klagen vorgebracht werden, wie das über diese Frage dutzende-
male geschehen ist. Der Kongreß zeigte dieselbe Abneigung, diese Sache

zu beachten, als eine Petition für eine Anklage in der Absicht, die
Rechtmäßigkeit der Handlungen Präsident Johnsons in Vietnam zu
prüfen, ordnungsgemäß von Anwälten dem Sprecher des Repräsentantenhauses

vorgelegt worden war, wie es in der Verfassung vorgesehen
ist. Der Sprecher übergab sie dem Justizkomitee, wo sie eines stillen
Todes starb; das Komitee stellte in der Sache keine eigenen
Untersuchungen an, noch berichtete es dem Hause von der Petition zum
Zwecke einer Aktion dieser Körperschaft. Was das Volk, insbesondere
die Jugend angeht, auf die Jeffersons Ausspruch «Diejenigen, die
zu bezahlen haben» am unmittelbarsten anzuwenden ist, besteht
von ihrer Seite aus ein wachsendes Ausmaß an Unruhe, Protesten,
Tumulten, Ruhestörungen, zivilem Ungehorsam und Aufruhrakten, wie
dergleichen früher in diesem Lande nie zu sehen war. Gewöhnlich nennt
man das den Zusammenbruch von Gesetz und Ordnung, was es auch
ist. Ist es auch die Reaktion auf einen viel ernsteren Zusammenbruch
von Gesetz und Ordnung?

USA heute:
Keine Gesetzesdemokratie, sondern Diktatur der Exekutive!

Ist es zuviel gesagt, daß, wenn wir in den Vereinigten Staaten
feststellen, wiederholt durch Initiative und Entscheidung der Exekutive in
große, planmäßige, sich in die Länge ziehende Kriege hineingezogen
worden zu sein trotz der ausdrücklichen Bestimmung des Gegenteils
durch unser fundamentalstes Gesetz, und die anderen Zweige unserer
Regierung nicht bereit oder nicht fähig sind, dagegen etwas zu tun,

wir in den höchsten Dingen von Leben und Tod nicht in einer
Gesetzesdemokratie, sondern unter der Diktatur der Exekutive
leben?

Ist es zuviel gesagt, daß eine solche Diktatur in der heutigen Zeit der
thermo-nuklearen Rüstung das Gefährlichste ist, was sich ein Mensch
vorstellen kann? Ist es zuviel gesagt, daß das amerikanische Volk als
Ganzes nicht ein Leben in Würde lebt, sondern tatsächlich die größten
Unwürdigkeiten erleidet? Vielleicht kann die Situation in einer letzten
Frage zusammengefaßt und kristallisiert werden, die allein die Zukunft
beantworten kann:

Wo gibt es mehr Achtung vor den Menschenrechten und der
Würde des Menschen — in den beunruhigenden und zersetzenden
Protesten gegen den Krieg in Vietnam im besonderen, und gegen
einen Krieg heute allgemein, oder in der stillen, friedlichen
Ergebung in das, was stattgefunden hat und sich fortsetzt?


	Die Menschenrechte und der Krieg

