
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 70 (1976)

Heft: 7-8

Artikel: Votum zum Thema "Kirche und Politik" vom Neuen Testament her
gesehen : Pfarrkapitel vom 23. Juni 1976 in Basel

Autor: Blanke, Huldrych

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-142576

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-142576
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ein Merkmal war seine große Nüchternheit. Auf die Frage, ob er
seinen Staat liebe, konnte er die hintergründige Antwort geben: «Ich
liebe meine Frau.» Seine Nüchternheit war auch Ausdruck einer
unerhörten und leider selten gewordenen Unabhängigkeit. Heinemann
dachte das Unpopuläre nicht nur, er sprach es auch aus. Er war ein
formidabel unbequemer Präsident, wie er ein unbequemer Parteigänger
war.

Der Friede war für ihn der Ernstfall, für den zu leben sich lohnt.
Er hatte aus den schrecklichen Geschehnissen zweier Weltkriege die
Erfahrung gezogen, daß der Friede viel anspruchsvoller ist als die
Krise oder der Konflikt. Friede war für ihn identisch mit der
Ueberwindung der Widersprüche von Armut und Reichtum im Materiellen
wie im Geistigen, von Freiheit und Unfreiheit, wo immer er diesen
Widersprüchen begegnete.

Für Heinemann war Veränderung von Menschen und Verhältnissen

möglich. «Unsere Welt lebt von der Hoffnung». Hoffnung ist ein
Charakteristikum dieses von der Bibel geprägten Mannes. Er hatte
Hoffnung für alle, auch für Studenten, Gastarbeiter, Minderheiten,
Außenseiter, Benachteiligte. Schroff wies er solche zurecht, die mit der
Vokabel «christlich» nur alte Besitzstände zu zementieren trachten und
Evangelium mit konservativen Strukturen verwechseln.

EPD (Schweiz)

Votum zum Thema

«Kirche und Politik»
vom Neuen Testament her gesehen

Pfarrkapitel vom 23. Juni 1976 in Basel

Liebe Kolleginnen und Kollegen,
Am letzten Mittwoch hörten wir vom Dramaturgen der Basler Theater
im Blick auf deren Spielplan, daß sich einer Illusion hingebe, wer
glaube, sich modischen Zeitströmungen entziehen zu können. In
diesem Zusammenhang erhob sich für mich die Frage: war — wie im
Theater — auch in der Kirche die Politik eine Mode, nur eine
Zeiterscheinung? Vieles scheint darauf hinzuweisen, daß sie mindestens
auch Mode war; durch so vieles ist das Thema ja in den letzten Jahren
in der Kirche schon «eingeholt» worden. Ob kirchlich-politischer Einsatz

aber überhaupt in diesem — für mich jedenfalls — fragwürdigen
Licht gesehen werden muß, läßt sich letztlich nur klären durch eine
Rückfrage bei jedem Bezugsort, der für uns allein maßgebend sein
kann, dem Alten und Neuen Testament.

214



Auf Grund solcher Rückfrage (und weiterer bei der neutestamentlichen

Wissenschaft) meine ich nun nicht falsch zu sehen, wenn ich
behaupte, daß die biblische Botschaft ihren zentralen Ausdruck im Bild
einer eschatologischen Wanderung gefunden hat: aus dem Sklavenhaus
ins Gelobte Land, aus der Fremde in die Heimat des Reiches Gottes.
«Suchet zuerst das Reich Gottes und seine Gerechtigkeit», sagt Jesus
und erläutert die zukünftige Gerechtigkeit in seinen Worten und
Werken mit unüberhörbarer, unübersehbarer Eindeutigkeit: das Recht
des Schwächeren ist da verheißen, rücksichtslos gegen die Starken, das
Recht der Opfer, der Hungernden, der Armen — materiell und geistlich
Armen —, der um ihr verlorenes Recht Weinenden, der in die Sünde
Verstoßenen. Sie, die jetzt die Letzten sind, werden Gottes Gericht
bestehen, bedingungslos, und im neuen, von Gott geschenkten Aeon die
Ersten sein.

Und diese alte prophetische Proklamation radikalisiert sich bei
Jesus noch dadurch, daß er die Zeit der Gerechtigkeit endgültig
nahegerückt glaubt — ja, ihr Anfang ist gemacht, das Reich ist schon da,
«mitten unter euch» in der Liebesgemeinschaft der Jünger. Schon sieht
Jesus den Satan vom Himmel fallen «wie einen Blitz». Und es sind viele
unter seinen Hörern, «die den Tod nicht schmecken werden», bis sich
alles erfüllt.

In diesem Bilde, im Bild des Reiches Gottes, glaube ich das Herz
der biblischen Botschaft schlagen zu hören. — Ich rede absichtlich von
einem Bild, könnte auch Mythos sagen oder Zeichen. Bilder sind immer
nur Sichten, Ansichten, Annäherungsversuche an ihren Gegenstand,
nicht mehr; sie dürfen deshalb nie für die Sache selbst und, wenn es
Bilder aus Wörtern sind, nie bei ihren Wörtern genommen werden,
sondern sind, wo sie wie von uns Heutigen nicht mehr unmittelbar
kindlich in ihrem Gehalt verstanden werden können, zu interpretieren.
Wenn ich recht sehe, sind es drei Elemente, die als Strukturelemente
des neutestamentlichen Reichsgottesmythos bei seiner Interpretation
nicht unter den Tisch fallen dürfen.

1. Das Reich Gottes darf von den Propheten und von Jesus her nicht
im Sinne eines herkömmlichen, volkstümlichen Dualismus von
überirdisch und irdisch mißverstanden werden. Das Kreatürliche ist
biblisch außer in der Apokalyptik nicht nichts, es ist wertvoll; es

muß zwar erlöst werden, wird aber nicht aufgehoben. Es gibt keinen
Welt Untergang, nur eine Vernichtung des Bösen, dann die
Auferstehung des Fleisches. Die Zukunft des Reiches Gottes bleibt
also irdisch, bei aller Verklärung. Sie ist nicht anders in der Materie,
aber anders im Willen. Mit und i n dieser Schöpfung wird sie sich
erfüllen, steht also in einer Verbindung zur Gegenwart — was, wie

215



ich meine, für den Glauben bedeutet, daß er grundsätzlich von
dieser irdischen Realität nicht absehen kann.

2. Der Mensch ist zum Mitarbeiter des Reiches gerufen; er hat
im Blick auf sein Kommen eine ganz wesentliche Funktion. Es ist
vor allem an diesem Punkt, wo Jesus die prophetische Botschaft
zum Aeußersten treibt. Der prophetische Ruf zur Umkehr und

Bewährung als Bedingung der Heilszeit, die Gott schenkt, steigert sich
bei ihm zum Ruf einer Ungeduld, die nicht mehr länger warten
kann und will. Die spärliche Gemeinde derer, die alles um der
«größeren Gerechtigkeit» des Reiches willen hinter sich gelassen

hat und ihm nachfolgt, sie ist das Senfkorn, aus dem wie durch
ein Wunder ein großer Baum wird, sie ist der Same im steinigen
Acker, der, man begreift es nicht, hundertfach Frucht trägt, sie ist
der Funke, der eine Explosion des Lichtes auslösen wird. Und in
diesem Sinne hat Jesus schließlich von Jesaja 53 ff her sein Leiden
und Sterben verstanden: als «Blut des neuen Bundes», «ein Lösegeld

für viele» — als jene endgültige Heilstat, die Gottes Herz
bewegt, das Reich endlich zu schenken.

3. Zwar ist der Mensch zu höchstem Einsatz berufen, doch e r ist es

nicht, der das Reich schafft. Er macht nur den Anfang, Gott
ist es, der das Ende schenkt, die Erfüllung. Ja, der Same muß
ausgesät, der Anfang gemacht sein, dann aber darf der Bauer schlafen;
es wäre sogar ein großer Irrtum, wenn er selber Kraut und Unkraut
sichten wollte. «Von selbst bringt die Erde Frucht»; von selbst, heißt
das, kommt Gottes Reich, das heißt durch Gottes Tat.

Wenn also, wie ich meine, im Bild des Reiches Gottes das Eigentliche
der biblischen Botschaft zum Ausdruck kommt, dann heißt das für die
Kirche: von diesem Bild her denken und handeln; dann muß das, weil
dieses Reich ein Reich der Gerechtigkeit ist, für die Kirche sogar
heißen: politisch denken und handeln, oder großspurig gesagt: als Gewissen
der Welt, als Vorhut der Menschheit auf ihrer Wanderung politisches
Denken und Handeln in der Welt immer neu, unermüdlich und
ungeduldig inspirieren.

Wenn ich hier konkreter, das heißt von mir persönlich, reden soll,
dann muß ich bekennen, daß ich die Wahrheit des Reichsmythos am
zutreffendsten ausgelegt finde in der Ausrichtung eines demokratischen
Sozialismus. Auf diesem Weg, scheint mir, sei eine Marschroute
gefunden, die dem unbedingten Auftrag des Menschen im irdisch
Bedingten am nächsten kommt. Kürzlich bei der Lektüre von Dieter
Schellung «Bürgertum und christliche Religion» (Chr. Kaiser Verlag,
München), fand ich folgendes Hegelzitat als Definition des vom
Philosophen im ganzen positiv verstandenen bürgerlichen Prinzips, und es

216



war interessant zu lesen, in welcher Weise dafür schon biblische
Begründungen beigebracht worden sind! «Es (das bürgerliche Prinzip) ist
die persönliche Selbstzwecklichkeit des Einzelnen in seinen Bedürfnissen,

der gegenüber die anderen Einzelnen ein Fremdes, ja ein Nichts
sind, jedoch als Mittel benötigt und benutzt werden.» Mir scheint, dieses
Prinzip, wenn es nicht an sich widerchristlich ist, erscheine in unserer
heutigen Gesellschaft in einer verheerenden Weise auf die Spitze
getrieben, ja sei zum Antichristlichen geworden; es sei, weil die ursprünglich

mitgemeinte Potenz des Geistigen, aber auch jene des Geistlichen
in ihm völlig erkaltet sind, zum nackten ökonomischen Egoismus
pervertiert, zum Recht des Stärkeren und zu einer Freiheit, die im Kaufen
und Verkaufen sich erschöpft. Eine GeseUschaft jedoch, die faktisch zu
einem Markte geworden ist, ist für mein Empfinden in endgültiger
Weise vom Weg zum Reiche Gottes, der in Gerechtigkeit vollendeten
Menschengemeinschaft, abgewichen. Ich halte es deshalb für eine
zentrale Aufgabe der Kirche heute, daß sie, von ihrem biblischen Auftrag

geläutert, alternative Gesellschaftsformen, in denen nicht das
Für sich selbst-, sondern das Füreinander-Dasein Prinzip ist, entwirft
und in nuce in Gemeinschaftsmodellen auch ausprobiert.

Vier Mißverständnissen kann nach meiner Meinung der Christ in
seinem Einsatz für die Sache des Reiches Gottes in dieser Welt
verfallen. Ein erstes, das sog. Religiöse, das allerdings in unserm
Zusammenhang wohl kaum eine Gefahr bedeutet, besteht darin, daß man
leichtfertig alles von Gott erwartet und nichts vom Menschen, daß
man sich apokalyptisch mit dem Berechnen der Gotteszeit begnügt, ja
diese gerade in Krisenzeiten gern in unmittelbare Nähe gerückt wähnt
und sie, im Vorgefühl der zukünftigen Seligkeit schwelgend, zusammen
mit andern Erwählten auskostet.

Das entgegengesetzte Mißverständnis ist das zelotische, das die
Sache des Reiches gewissermaßen Gott aus den Händen und in die
eigenen menschlichen Hände nimmt. Auch dafür wären Beispiele zu
nennen; ich denke etwa an den vor zehn Jahren im Guerillakampf
gefallenen kolumbianischen Priester Camilo Torres.

Aber auch, drittens, der Mittelweg, den die Kirche in der Regel
zu begehen sucht, ist wohl nicht der richtige. Natürlich kann heute
der Vorwurf einer Verbindung von Thron und Altar jedenfalls in
unsern Schweizer Kirchen nicht mehr erhoben werden, aber ich frage
mich, ob der oft feststellbare Versuch, evangelische Botschaft und
vox populi auf einen Nenner zu bringen, mit dieser Verbindung nicht
zu vergleichen ist. Hier liegt nach meiner Meinung eine der großen
Gefahren der Volkskirche (der Freikirchen wohl nicht weniger), allzu
große Rücksicht auf ihre finanziellen, besonders die finanzstarken
Beiträger zu nehmen und allzu ängstlich sich zu bemühen, sich mit

217



politischen Aeußerungen auf einen Durchschnittswert zwischen
Evangelium und bürgerlich-landläufiger Meinung einzupendeln.

Ich halte von Jesu Ungeduld her einen vierten Weg jenseits der
Mitte für den richtigen: den drängend-dringend prophetischen. Der
Christ weiß: e r schafft das Reich Gottes nicht; was aus menschlichen
Händen hervorgeht, so gut es gemeint und geplant ist, ist und bleibt
menschlich. Der Christ hofft auf Gottes Macht, weiß aber wiederum,
daß Gott auf den Einsatz des Menschen wartet, auf seine kraftvolle
Vorarbeit. Und dazu immer neu zu ermuntern ist der Kirche das
Amt des Propheten gegeben. Wenn Paulus sagt, die Kirche sei
«auf den Grund der Apostel und Propheten gebaut», dann denkt er hier
nicht an die alttestamentlichen Propheten, sondern er meint, daß die
Kirche auf das Charisma der Prophétie niemals werde verzichten
können und dürfen. Zwingli hatte Paulus schon richtig verstanden,
wenn er die Aufgabe der Verkündigung als Prophezei verstanden
wissen wollte, als Auftrag, von Gottes Zukunft her die Gegenwart der
Gemeinde und der Welt zu richten und die Gemeinde zu ermuntern,
«Licht» zu sein, in augenfälliger, handgreiflicher Weise «ein Bundesmittler

für das Menschengeschlecht».
Es ist mir bewußt, welche Probleme mit diesem Postulat eines

konkret-prophetischen Auftrags der Kirche gerade in der heutigen, in
so vielfacher Hinsicht komplizierten Wirklichkeit verbunden sind;
vielleicht läßt sich darüber in der Diskussion reden. Ich möchte, um zum
Schluß zu kommen, dazu nur noch einen Gesichtspunkt erwähnen,
hoffend, daß er nichts mit Resignation und Flucht ins Allgemeine zu tun
hat. Vor allem wie gesagt unumgänglichen konkreten Reden war es,
wenn ich recht sehe, schon immer die primäre Aufgabe der Prophétie,
das Reichgottesbild in den Herzen wachzuhalten, oder, was heute in
einer geistlich verarmten Zeit vor allem gilt, wieder wachzurufen. Es
schiene mir ein Unrecht zu sein, diese Aufgabe zu unterschätzen. Es
ist wohl sogar die der Kirche in ganz besonderer Weise Aufgetragene.
Das menschliche Leben braucht, um Leben erst heißen zu dürfen, eine
Begründung im Geist, und die Kirche weiß um eine Antwort, die, so

gewiß auch sie nur «Stückwerk» ist, mit aller Intensität zu verkündigen
ist. Wo aber Herzen vom schöpferischen Symbol des Gottesreiches
erfaßt sind, werden sie nicht mehr ruhen können, sondern zum
Aufbruch gedrängt sein und als Schwache, immer wieder Versagende,
doch die Kraft finden, ihren politischen Auftrag in dieser Welt
auszurichten. Huldrych Blanke

So ist das Wort vom Gottesreich nichts anderes als die große Hoffnung der
Menschheit. Es ist aber zugleich die große Forderung an sie. Wenn es kommen
soll, dann müssen wir gänzlich umkehren. L. RAGAZ, 1906

218


	Votum zum Thema "Kirche und Politik" vom Neuen Testament her gesehen : Pfarrkapitel vom 23. Juni 1976 in Basel

