
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 70 (1976)

Heft: 7-8

Artikel: Das Rätsel der Ungleichheit : denn wer da hat, dem wird gegeben ; und
wer nicht hat, von dem wird man nehmen, auch was er hat (Markus 4,
25)

Autor: Tillich, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-142575

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-142575
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


PAUL TILLICH
20. August 1886—20. Oktober 1965

Meine Sympathie für die sozialen Probleme der deutschen Revolution hat
ihre allerdings etwas mühsam aufzuzeigenden Wurzeln in meiner frühen
Kindheit. Vielleicht war es das Blut meiner Großmutter in mir, die sich
bewogen fühlte, während der Revolution von 1848 Barrikaden zu bauen.
Vielleicht wirkten aber auch die Prophetenworte gegen die Ungerechtigkeit

und die Worte Jesu gegen die Reichen, die mich tief beeindruckt
hatten — Worte, dre ich in früher Jugend auswendig gelernt hatte. Aber
was auch die Ursache war, in jenen Jahren kam etwas in mir zum
Ausbruch, was auch heute noch vorhanden ist, wenn auch gemischt mit
Resignation und einer gewissen Bitterkeit über die Teilung der Weit in
zwei allmächtige Gruppen, zwischen denen die Ueberreste eines demokratischen

und religiösen Sozialismus zermalmt werden. Es war ein Fehler,
daß der Herausgeber des «Christian Century» meinem Beitrag «Wie meine
Einstellung sich in den letzten zehn Jahren geändert hat» den Titel gab:
«Ueber den religiösen Sozialismus hinaus». Wenn die Botschaft der
Propheten wahr ist, gibt es kein «Hinaus über den religiösen Sozialismus».

In: Paul Tillich, Begegnungen (s. Buchbesprechung)

Das Rätsel der Ungleichheit
Denn wer da hat, dem wird gegeben; und wer nicht hat, von dem
wird man nehmen, auch was er hat. Markus 4, 25

Eines Tages rief mich ein gelehrter Kollege voller Aerger an: Im
Neuen Testament stehe etwas, das zu dem Unmoralischsten und
Ungerechtesten gehöre, das es gebe. Und er zitierte unseren Text: «Wer
da hat, dem wird gegeben.» Als er zu der Stelle kam «und wer nicht
hat, von dem wird man nehmen, auch was er hat», wurde sein Aerger
noch größer. Ich glaube, auf uns wirken diese Worte ähnlich; und wir
können sie nicht einmal, wie dieser Kollege es dann versuchte, als
Mißverständnis der Jünger auslegen, denn die gleiche Behauptung wird im
Neuen Testament nicht weniger als viermal, und immer mit entschiedener

Betonung, wiederholt. Auch ging es den Evangelisten mit dem
Text nicht anders als uns, auch für sie war er ein Stein des Anstoßes,
den sie auf verschiedene Weise zu beseitigen versuchten. Wahrscheinlich

waren sie nicht zufrieden mit ihren Ausdeutungen, denn Jesu
Worte stellen uns vor das größte und vielleicht quälendste Rätsel des
Lebens: die Ungleichheit aller Lebewesen. Auch wir dürfen nicht
erwarten, das Rätsel lösen zu können, denn weder in der Bibel noch in
einer der anderen Religionen ist es gelöst worden. Aber wir können
versuchen, sein Ausmaß und seine Tiefe zu erforschen und einen Weg
zu finden, wie wir mit dem unlösbaren Rätsel leben können.

205



Wenn wir die Worte hören: «Wer da hat, dem wird gegeben», fragen
wir uns, was w i r denn besitzen. Vielleicht können wir sagen, daß wir
reich an äußeren Gütern sind, daß wir viele Freunde haben, geistige
Gaben besitzen und sogar verhältnismäßig tugendhaft sind. So dürfen
wir erwarten, daß uns noch mehr gegeben werde, während allen denen,
die das nicht haben, auch das Wenige, das sie haben, genommen wird.
Nach einem Gleichnis Jesu soll denen, die nur ein Pfund haben, auch
dieses genommen und denen gegeben werden, die bereits fünf oder
zehn Pfunde besitzen. Sie sollen in dem Maße reicher werden, in dem
jene ärmer werden. Wie sehr wir diese Ungerechtigkeit beklagen mögen,
wir müssen zugeben, daß das Leben ihrer übervoll ist. Aber wir sollten
uns vielleicht fragen, ob wir wirklich besitzen, was wir zu besitzen
glauben, so daß es uns nicht genommen werden kann. Das ist die
Frage voller Angst, und unsere Angst wird noch bestärkt, wenn wir
bei Lukas lesen «und wer nicht hat, dem wird auch das genommen,
was er zu haben meint». Vielleicht ist unser Reichtum an Gütern
nicht von der Art, daß er vermehrt werden kann. Vielleicht ist es

gerade der geringste Besitz der Armen, der zunehmen soll. Jesus
bestätigt diesen Gedanken in dem Gleichnis von den Pfunden. Die
Pfunde, von denen wir Gebrauch machen auf die Gefahr hin, daß wir
sie verlieren, sind die Pfunde, die wir wirklich besitzen. Diejenigen,
die wir bewahren wollen und nicht zu gebrauchen wagen, so daß sie
wachsen können, sind die Pfunde, die wir nicht wirklich besitzen und
deshalb verlieren müssen. Allmählich verschwinden sie, bis wir plötzlich

bemerken, daß wir sie verloren haben, vielleicht endgültig.
Wir wollen diese Gedanken auf unser eigenes Leben anwenden.

Gleich ob es kurz oder lang ist, können wir uns alle vieler Dinge
erinnern, die wir zu besitzen schienen, die wir aber in Wirklichkeit nicht
besaßen und die uns genommen wurden. Einiges verloren wir wegen
der tragischen Begrenztheit alles Lebens. Es mußte geopfert werden,
daß anderes wachsen konnte. Uns allen war einmal kindliche
Unschuld beschieden; aber aus unserer Unschuld konnten wir uns nicht
entwickeln, ohne sie zu verlieren. Wir können nur dadurch wachsen,
daß wir unsere ursprüngliche Unschuld opfern. Trotzdem überkommt
uns zuweilen eine melancholische Sehnsucht nach der Reinheit, die wir
verloren haben. Uns allen war einmal jugendliche Begeisterung für
viele Dinge und Ziele gegeben. Aber auch diese Begeisterung konnten
wir nicht entwickeln und vergrößern. Die meisten Gegenstände unseres
frühen Enthusiasmus mußten für ein paar wenige geopfert werden, und
diese wenigen mußten wir nüchtern zu verfolgen lernen. Ohne solche
Opfer gibt es keine Reife. Trotzdem ergreift uns zuweilen eine tiefe

206



Sehnsucht nach den verlorenen Möglichkeiten und der Begeisterung,
die wir eingebüßt haben. Beides, Unschuld und frühe Begeisterung,
besaßen wir einmal, und doch waren sie nicht unser Besitz. Das Leben
selbst verlangte, daß wir sie aufgaben.

Andere Dinge, die wir besaßen, verloren wir, weil wir ihren Besitz
als zu selbstverständlich hinnahmen. Einige von uns, die empfänglich
waren für die Schönheit der Natur, verloren die ursprüngliche Freude
und das Erstaunen angesichts des Mysteriums des Lebens unter dem
Druck der Arbeit und des Gesellschaftslebens und seinen billigen
Vergnügungen. Später trauern wir den Gefühlen nach, die uns einmal
erfüllten beim Erwachen eines jungen Tages, bei der sterbenden Glut
eines Sommerabends, angesichts der Majestät der Berge oder der
Unendlichkeit des Meeres, der vollkommenen Grazie eines jungen Tieres
oder der geheimnisvollen Entfaltung einer Blume. Aber wir können
diese Gefühle nicht mehr in uns erwecken, sie sind gestorben, und wir
empfinden nichts als die eigene innere Leere. Wir besaßen einmal ein
zartes Gefühl für die Schönheit des Lebens — und besaßen es auch
nicht, denn wir konnten es verlieren.

Anderen erging es ähnlich mit ihrer frühen Freude an Musik und
Dichtung. Sie lebten in diesen Künsten, sie versuchten, alles in sich
aufzunehmen, und sie schufen sich ein Leben, das über dem des
Alltags stand. Aber sie gaben ihrer Freude an der Kunst keine Gelegenheit,

sich zu entwickeln; ihre Liebe war nicht stark genug; sie besaßen
sie doch nicht, und so wurde sie ihnen genommen.

In vielen Menschen lebt noch die Erinnerung an die Zeit, in der
sie glaubten, die Wahrheit finden und das Rätsel des Universums lösen
zu können. Sie entschlossen sich zu studieren, nicht der Karriere oder
der wirtschaftlichen und gesellschaftlichen Vorteile wegen, sondern weil
sie der Durst nach Wissen dazu trieb. Sie hatten einen Besitz, von dem
man glauben sollte, daß er vermehrt werden konnte. Aber ihr Interesse

war nicht stark genug; sie versäumten, es zu pflegen, und so wurde
es ihnen genommen — Opportunismus und Gleichgültigkeit gegen die
Wahrheit traten an die Stelle ihres wissenschaftlichen Interesses. Sie
fühlen sich oft elend, weil die Liebe zur Wahrheit in ihnen gestorben
ist, und sie wissen, daß sie das Verlorene nicht wiedergewinnen können.

Wir alle haben erfahren, daß jedes innige Verhältnis zu einem
anderen Menschen der Behutsamkeit und der Pflege bedarf, wenn wir es
nicht zerstören wollen und dann niemals wiedergewinnen können. In
diesem Haben und Nicht-Haben kommt etwas zum Ausdruck, das
Grund für unzählige menschliche Tragödien ist.

Bedeutender als alles andere Haben und Nicht-Haben ist, daß wir
auch Gott haben und nicht haben. Vielleicht waren wir in der Kindheit

und der Jugend «reich in Gott». Vielleicht können wir uns noch der

207



Augenblicke erinnern, in denen uns seine Gegenwart tief erschütterte.
Vielleicht haben wir einmal mit übervollem Herzen zu ihm gebetet
oder sind ihm in Worten, in Tönen oder an heiligen Stätten begegnet.
Wir waren Gott verbunden; aber wir verloren diese Verbindung, weil
wir sie zugleich hatten und nicht hatten, weil wir es versäumten, sie zu
pflegen. So verschwand sie langsam, und an ihre Stelle trat das Gefühl
innerer Leere. Wir wurden gleichgültig und zynisch, nichts konnte uns
mehr ergreifen, nicht weil wir an unserer traditionellen Religion
gezweifelt hätten — solcher Zweifel wäre Beweis für ein reiches Leben
in Gott gewesen —, sondern weil wir uns von dem abgewandt hatten,
was einmal für uns von unendlicher Bedeutung gewesen war.

Diese Gedanken sind ein erster Schritt in unserem Versuch, das
Rätsel der Ungleichheit zu erforschen: Die, die haben, empfangen
mehr, wenn sie wirklich im Besitz dessen sind, was sie zu haben glauben,

wenn sie von ihrem Besitz Gebrauch machen und ihn wachsen
lassen. Und jene, die nicht haben, verlieren, was sie zu haben meinen,
weil sie es nicht wirklich haben.

II
Aber damit ist das Rätsel der Ungleichheit noch nicht gelöst; denn wir
müssen uns fragen, warum einige von Anfang an mehr erhalten als
andere, bevor sie noch Gebrauch von ihren Pfunden machen oder sie
brach liegen lassen konnten. Warum erhält der erste Diener fünf Pfunde,
der andere zwei und der dritte nur eines? Warum ist der eine in Armut
geboren und der andere im Ueberfluß? Die Antwort, daß von dem, dem
viel gegeben ist, viel verlangt wird und von dem, der nur wenig besitzt,
nur geringes, ist nicht genügend. Denn eben diese ursprüngliche innere
und äußere Ungleichheit ist die Frage, die uns beschäftigt. Warum ist
der eine mit so viel mehr Kraft ausgestattet, etwas aus seinen menschlichen

Fähigkeiten zu machen, als der andere? Warum ist dem einen
so viel mehr gegeben, so daß wir mehr von ihm erwarten können als
von dem andern, dem wenig gegeben ist? Diese Fragen gelten nicht nur
für den einzelnen Menschen, sondern lassen sich auch auf ganze Klassen,

Rassen und Völker anwenden. Damit stehen wir vor dem Problem
der politischen und sozialen Ungleichheit und müssen uns mit den
vielen Versuchen des Menschen beschäftigen, die Ungleichheit
abzuschaffen. Jeder Revolution und jedem Krieg liegt der Wille zugrunde,
das Rätsel der Ungleichheit zu lösen. Und selbst wenn wir annehmen,
daß die soziale Ungleichheit im Laufe der Zeit überwunden werde,
so bleiben immer noch drei Arten der Ungleichheit bestehen: die
Ungleichheit der körperlichen und geistigen Fähigkeiten, die Ungleichheit,
die durch Freiheit und Schicksal erzeugt wird, und die Ungleichheit in
der Gerechtigkeit, die darin besteht, daß die Geschlechter, die vor der

208



Epoche der sozialen Gleichheit lebten, ohne ihre Schuld an diesem
Segen nicht teilhaben konnten. Dies aber wäre die denkbar größte
Ungerechtigkeit. Nein, angesichts eines der tiefsten und quälendsten
Probleme des Lebens dürfen wir uns nicht mit einem oberflächlichen
Wunschtraum begnügen. Wir müssen dieses Leben leben, wir müssen
es jetzt leben, und wir können dem Rätsel der Ungleichheit nicht
ausweichen.

Wir dürfen das Problem, vor das uns das Rätsel der Ungleichheit
stellt, auch nicht mit der Tatsache verwechseln, daß jeder Mensch ein
einmaliges, unvergleichliches Wesen ist. Unsere Einzigartigkeit gehört
zu unserer menschlichen Würde, wir müssen Gebrauch von ihr machen
und sie entwickeln und dürfen sie nicht gegen die blasse Konformität
eintauschen, die uns heute von allen Seiten aufgedrängt wird. Die
Einzigartigkeit eines jeden menschlichen Wesens muß verteidigt werden.
Aber diese Verteidigung enthält keine Lösung für das Rätsel der
Ungleichheit. Leider nutzen politische Reaktionäre diese Verwirrung aus,
um politische und wirtschaftliche Ungerechtigkeit zu rechtfertigen. Dies
zeugt mindestens von einem ebenso großen Mangel an Einsicht wie der
Wunschtraum von der zukünftigen Abschaffung der Ungleichheit. Wer
Krankenhäuser, Irrenanstalten, Gefängnisse, Ausbeutung, Schlachtfelder,

verhungerte Menschen, Familienkatastrophen oder moralische
Verirrungen mitangesehen hat, der sollte den Reichtum der
Einzigartigkeit nicht mit dem Rätsel der Ungleichheit verwechseln und sich
mit einem billigen Trost zufriedengeben.

III
Nun kommen wir zu dem dritten Schritt in unserem Versuch, das Rätsel

der Ungleichheit zu ergründen: Warum machen einige Gebrauch
von ihren Gaben und vermehren sie, während andere sie vernachlässigen

und so verlieren? Warum sagt im Alten Testament Gott zu dem
Propheten, daß die Augen des Volkes blind und seine Ohren taub für
die göttliche Botschaft werden sollen? Genügt die Antwort, weil einige
von ihrer Freiheit Gebrauch machen und im Bewußtsein ihrer
Verantwortung tun, was sie tun sollen, während andere durch eigene Schuld
versagen? Diese Antwort klingt einleuchtend, aber sie genügt nur,
wenn wir sie auf uns selbst anwenden. Für das Gedeihen und den Verlust

unserer Gaben müssen wir selbst die Verantwortung auf uns
nehmen. Unser Gewissen sagt uns, daß wir niemanden und nichts für
unsere Verluste verantwortlich machen dürfen.

Aber angesichts der Not der anderen reicht diese Antwort nicht
aus. Wir dürfen niemandem, der in der Sorge über sich selbst zu uns
kommt, sagen: «Mache Gebrauch von deinen Gaben!» Denn er sucht
unsere Hilfe, eben weil er das nicht vermag. Ebensowenig dürfen wir

209



dem, der in Verzweiflung über sich selbst ist, sagen: «Werde ein
anderer!» Denn verzweifelt sein bedeutet unfähig sein, sich von sich selbst
zu befreien. Und wir dürfen dem, dem es nicht gelungen ist, dem
zerstörenden Einfluß seiner Umgebung Widerstand zu leisten und der so
ins Verbrechen getrieben wurde, nicht sagen: «Du hättest mehr Kraft
aufwenden sollen!» Denn gerade dieser Kraft war er durch Vererbung
und Umstände beraubt. Gewiß haben alle Menschen als Menschen
Freiheit, aber sie sind als Menschen auch dem Schicksal unterworfen.
Wir dürfen andere Menschen weder, weil sie frei sind, verurteilen, noch
dürfen wir sie entschuldigen, weil sie ihrem Schicksal ausgeliefert sind.
Wir dürfen uns kein Urteil über sie anmaßen. Und wenn wir mit uns
selbst ins Gericht gehen, müssen wir daran denken, daß auch dies
Gericht nicht endgültig ist, weil wir — wie jene anderen — einem letzten
Gericht unterstehen. In diesem wird das Rätsel der Ungleichheit
endgültig beantwortet, es ist nicht an uns, diese Antwort zu geben. An
uns ist es zu fragen — und wir fragen mit unruhigem Gewissen —,
warum sind die anderen in solcher Not und nicht wir selbst? Und wenn
es um Menschen geht, die uns nahe stehen, fragen wir uns, ob wir nicht
mit Schuld an ihrem Elend haben. Aber selbst wenn wir diese Frage
bejahen, haben wir das Rätsel der Ungleichheit nicht gelöst. Mit
unruhigem Gewissen fragen wir uns auch angesichts der Not derer, die
uns ferne stehen, warum hat es sie getroffen und nicht uns? Warum
mußte mein Kind oder irgendeines der Millionen von Kindern sterben,
bevor es sich entwickeln konnte? Warum wurde mein Kind oder irgendein

Kind geistig oder physisch als Krüppel geboren? Warum ist mein
Freund oder Verwandter — oder irgendeines Freund oder Verwandter

— geistesgestört und hat so Freiheit wie Schicksal eingebüßt? Warum

haben mein Sohn oder meine Tochter die Gaben, die ihnen
geschenkt waren, verschwendet und so verloren? Warum müssen Eltern
von solchem Unglück betroffen werden? Oder warum sind die
schöpferischen Kräfte eines jungen Mannes oder eines jungen Mädchens von
dem tyrannischen Vater oder der herrschsüchtigen Mutter gebrochen
worden?

Keine dieser Fragen betrifft unser eigenes Elend. Wir haben nicht
gefragt: Warum traf dies Unglück mich? Unsere Frage ist nicht Hiobs
Frage, die Gott beantwortete, indem er ihn erniedrigte und dann in die
Gemeinschaft mit sich erhob. Es ist nicht die alte dringende Frage:
Wo ist die göttliche Gerechtigkeit, wo ist die göttliche Liebe zu mir?
Eher ist es die entgegengesetzte Frage: Warum ist dies Unglück nicht
mir zugestoßen, sondern anderen, unzähligen anderen, denen nicht
einmal Hiobs Kraft gegeben war, die göttliche Antwort anzunehmen?
Warum, so fragt Jesus, sind viele berufen, aber nur wenige auserwählt?
Jesus gibt keine Antwort auf seine Frage, sondern läßt sie offen, auf

210



diese Art auf die menschliche Situation hinweisend. Sollen wir
deswegen aufhören -zu fragen und demütig das göttliche Urteil hinnehmen,
das die meisten Menschen aus der Gemeinschaft mit dem Göttlichen
verstößt und zu Verzweiflung und Selbstzerstörung verdammt? Können
wir den ewigen Sieg des Gerichts über die Liebe hinnehmen? Das kann
kein Mensen, auch wenn er sich in Predigten und Drohungen so
gebärdet. Solange der Mensch nicht giauben kann, daß er mit absoluter
Sicherheit selber in alle Ewigkeit verdammt sei, betrügt er sich selbst
mit solchen Predigten und Drohungen. Und wer kann von sich glauben,
daß er auf ewig verworfen sei?

Wenn wir das Rätsel der Ungleichheit, auch indem wir bis zu
seinem tiefsten Grund vordringen, nicht innerhalb der christlichen
Religion lösen können, dürfen wir uns dann an andere Religionen wenden,
in denen dieses Leben nicht entscheidend für unser ewiges Leben ist?
Denn auf dieses Leben, so lehren einige, folgen andere, durch die
vorhergehenden und das, was in ihnen geleistet und versäumt wurde,
bestimmt. Diese Lehre ist der christlichen nicht völlig fremd, und wir
müssen sie ernst nehmen. Aber da wir nicht wissen noch jemals wissen
werden, was wir in einer früheren Existenz waren oder in einer späteren
sein werden, ist es nicht unser Schicksal, was sich von Existenz zu
Existenz abspielt, sondern jeweils das eines anderen. So enthält auch
diese Lehre keine Lösung für das Rätsel der Ungleichheit.

Solange wir innerhalb eines Einzelschicksals, unabhängig von dem
Schicksal der Gesamtheit, nach einer Lösung suchen, werden wir sie
nicht finden. Nur in der Einheit aller Wesen in Zeit und Ewigkeit liegt
eine für uns Menschen mögliche Antwort auf das Rätsel der Ungleichheit.

Eine für uns Menschen mögliche Antwort — das bedeutet nicht
eine Antwort, die das Rätsel der Ungleichheit löst, sondern eine
Antwort, mit der wir leben können.

Es gibt eine letzte Einheit aller Wesen, die in dem göttlichen
Leben gründet, aus dem wir hervorgehen und in das wir zurückgehen.
Alle Wesen — menschliche wie nichtmenschliche — haben an ihm teil
und haben damit aneinander teil, an dem Reichtum aller wie an der
Armut aller. Wenn wir uns dieser Einheit aller bewußt werden,
ereignet sich etwas mit uns: Die Armut der anderen verändert unseren
eigenen Reichtum. Wir ruhen nicht mehr in dem Gefühl seines sicheren
Besitzes, sondern werden über uns hinausgetrieben, verstehend, gebend,
teilnehmend, helfend. Die Tatsache, daß andere in Sünde, Verbrechen
und Elend leben, verändert den Segen, der uns gegeben ist: Wir
erkennen unsere eigene verborgene Schuld, denn wir verstehen, daß die,
die für ihre Sünden und Verbrechen leiden, zugleich für unsere Sünden
und Verbrechen leiden. Ihre Schuld ist auch unsere Schuld, und wir
müssen an ihr leiden wie sie. Die Tatsache, daß es anderen nicht ge-

211



geben war, sich zu einer vollen Persönlichkeit zu entwickeln, verändert
den Zustand unserer eigenen vollen Entwicklung. Ihr früher Tod, ihre
frühe oder späte Krankheit ist eine ständige Bedrohung unseres eigenen
gesunden Lebens, ist für uns ein Sterben, wenn auch noch nicht der Tod
— ein Zerfall, wenn auch noch nicht die Zerstörung. Mit jedem Tod,
dem wir begegnen, stirbt etwas in uns, mit jeder Krankheit, die wir
miterleben, zerfällt etwas in uns.

Ist dies eine Antwort, mit der wir leben können? Nur in dem
Maße, in dem wir aus der Befangenheit in uns selbst befreit sind,
können wir diese Antwort annehmen. Aber niemand wird aus der
eigenen Enge befreit, der nicht von der Macht des Ewigen ergriffen
ist, aus dem wir kommen und in das wir gehen, das in jedem und allem
gegenwärtig ist und das uns unser Selbst gibt und uns zugleich von
ihm befreit. Nach der christlichen Botschaft hat Gott in seiner
Manifestation als der Christus am Kreuz an dem Sterben jedes Kindes teil,
an der Verdammung jedes Verbrechers, an jedem geistigen Verfall, an
jedem Hungertod und selbst an der Abwendung des Menschen von
Gott. Das ist die Größe und der tiefe Sinn des Christentums. Es gibt
keine menschliche Situation, der das Göttliche nicht innewohnt; denn
selbst im Kreuz, dem Symbol für die äußerste menschliche Not, ist es

gegenwärtig. Wir können das Rätsel der Ungleichheit nicht lösen,
solange wir in unserer Abgetrenntheit von den anderen darnach suchen.
Aber in der göttlichen Teilhabe an dem Leben eines jeden von uns und
an dem Leben aller Wesen ist es auf ewig gelöst. Die Gewißheit, daß
das Göttliche in allem gegenwärtig ist, gibt uns den Mut, das Rätsel
der Ungleichheit zu ertragen, obwohl unser endlicher Verstand es nicht
zu lösen vermag.

Paul Tillich
in: Paul Tillich, Das Ewige im Jetzt (s. Buchbesprechung)

Zum Hinschied von Gustav Heinemann
Der am 7. Juli im Alter von fast 77 Jahren in Essen gestorbene alt
Bundespräsident Gustav Heinemann hatte noch im Ersten Weltkrieg
als Richtkanonier Militärdienst geleistet. Nach dem Studium der
Rechtswissenschaften, Volkswirtschaft und Geschichte war er seit 1928
Prokurist in den Rheinischen Stahlwerken in Essen und von 1936 bis 1949
deren Vorstandsmitglied. Anfang der dreißiger Jahre fand er über die
Predigt und über die Freundschaft eines Essener Pfarrers zu einem
persönlichen Glauben an Jesus Christus. Er engagierte sich in der
Bekennenden Kirche und war maßgeblich an der Barmer Bekenntnis-
Synode von 1934 beteiligt. Nach dem ZweitenWeltkrieg war er Mit-

212


	Das Rätsel der Ungleichheit : denn wer da hat, dem wird gegeben ; und wer nicht hat, von dem wird man nehmen, auch was er hat (Markus 4, 25)

