
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 70 (1976)

Heft: 6

Artikel: Ich bin, der ich bin

Autor: Sonderegger, Hugo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-142561

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-142561
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ich bin, der ich bin

«Der Herr sprach zu Mose: Ich habe das Elend meines Volkes in
Aegypten wohl gesehen und ihr Schreien über ihre Treiber habe ich
gehört; ja, ich kenne ihre Leiden. Darum bin ich herniedergestiegen
sie aus der Gewalt der Aegypter zu erretten... Wohlan, so will ich
dich denn zum Pharao senden, daß du mein Volk, die Israeliten, aus
Aegypten führest... Da sprach Mose zu Gott: Siehe, wenn ich nun zu
den Israeliten komme und ihnen sage :«Der Gott eurer Väter hat mich
zu euch gesandt», und wenn sie mich fragen: «Welches ist sein Name?»
was soll ich ihnen dann antworten? Gott sprach zu Mose: «Ich bin,
der ich bin». So sollst du zu den Israeliten sagen: «Der «Ich bin» hat
mich zu euch gesandt, Jahwe, der Gott eurer Väter» (aus II. Mose,
Kap. 3).

Bekanntlich trägt Gott im Neuen Testament einen besonderen
Namen. Er ist uns nicht geläufig, weil das Wort, das im ursprünglichen
Text «Jahwe» heißt, in unseren Bibelübersetzungen mit «Herr» oder,
in einigen Ausgaben, mit «Allmächtiger» wiedergegeben ist. Jahwe
oder ein bißchen hebräischer Jachwää, ungeschickt, im Grunde genommen

falsch ausgesprochen: «Jehova»; aber das spielt theologisch keine
Rolle. Unsere Stelle, II. Mose 3, stellt den einzigen Ort dar in der
Heiligen Schrift, wo der Eigenname «Jahwe» erklärt wird. Im
Hebräischen klingt das Wort Jahwe an unser deutsches Wort «Sein» an.
Der Seiende, ich bin, du bist, er ist, usw. Ajääh heißt auf Hebräisch
«Ich bin». Das ist klanglich ähnlich wie Jawääh. Von daher kommt die
Erklärung: «Ich bin Jahwe — ich bin, der ich bin. Ich bin der Seiende.»

Aber das tönt viel zu philosophisch. Das ist im Alten Testament
nicht philosophisch gemeint. Die Juden waren keine Philosophen. Man
könnte es vielleicht so sagen: die Juden fühlten sich nie als Gott-Sucher.
Gott-Sucher ist der Philosoph, mindestens der religiöse Philosoph, der
von sich aus aufsteigen möchte, um mit seinem Verstand, mit seinem

Empfinden Gott zu entdecken. Der Jude empfand sich in dem Sinne
nie als Gott-Sucher, sondern als von Gott Angeredeter, Aufgerufener,
von Gott schon immer Gefundener. Oder, um das biblische Wort zu
gebrauchen: Der Jude und sein Volk empfand oder empfindet sich
als von Gott erwählt. Die erste Bewegung zwischen Gott und Mensch
kommt für die ganze Bibel von Gott her. Das unterscheidet die
biblische Religion von aller Philosophie und — man kann wohl auch sagen
von den andern Religionen.

«Ich bin der, der jetzt da ist bei dir, Mose. So wie du, Mose,
mich jetzt erlebst, so bin ich in der Wüste, in deiner Einsamkeit, in
deiner Schuld, in deinen alten Jahren, in deiner Vergänglichkeit zu

169



dir gekommen. Und nichts von alledem, was an dir ist, Mose, nicht
deine Schuld als Mörder, nicht deine jähzornige, unbeherrschte Art,
nicht dein vertanes, verwartetes, abgelaufenes Leben, nichts kann dich
von mir und meiner Liebe trennen.» Die Verwandtschaft von Altem
und Neuem Testament wird an diesem Ort, beim brennenden
Dornbusch, offenkundig. Wir denken an den Apostel Paulus, an den Juden,
den dieFrage des Zusammenhangs zwischen dem Volkisrael und seinem
Messias, Jesus von Nazareth, ganz besonders umtrieb, dem sie tief
zu Herzen ging. Beim brennenden Dornbusch erlebt schon Mose, was
dann Paulus einmal schreiben wird und was seitdem berühmt geworden
ist: «Wer will die Auserwählten Gottes anklagen? Gott ist es ja, der
sie gerecht spricht. Wer ist es, der verdammen will? Christus Jesus
ist es ja, der gestorben, ja noch mehr, der auferweckt worden ist. Darum
bin ich dessen gewiß, daß weder Tod noch Leben, weder Engel noch
Gewalten, noch irgend eine andere Kreatur uns zu trennen vermag von
der Liebe Gottes, die in Christus Jesus ist, unserem Herrn» (Römer 8).

«Mose, so wie du mich erlebst, so bin ich heute und so bin ich
morgen.» Gott, der sich am Sinai offenbart, ist kein anderer als der Vater
des Juden Jesus Christus. Und das heißt: Gott ist zuverlässig, Gott
ist beständig.» Jesus Christus, gestern und heute derselbe und in Ewigkeit.»

Alles vergehet, Gott aber stehet. In einem unserer Mosestexte
heißt es: «Es geschah im Verlauf jener langen Zeit, daß der König von
Aegypten starb.» Auch dieser Gewaltige, scheinbar Gottgleiche, muß in
den Staub sinken wie des Grases Blume und wie die Eiche im Wald.
Nichts Festes ist fest! Auch die Paläste in Rom nicht, auch die
gewaltigen Thermen der römischen Kaiserzeit nicht, auch die Pyramiden
draußen in der ägyptischen Wüste von Ghise nicht. Noch stehen sie,
aber gerade so, wie sie dastehen, sind sie ein Zeugnis der Vergänglichkeit:

die Menschen, die die Pyramiden erbaut haben, ihre Macht, ihre
Kultur, alles ist vorbei, bedeutungslos in Staub und Asche versunken,
in die Unwirklichkeit zurückgefallen. Wirklich ist allein Gott,
beständig und ewig. Ich bin, der ich bin, und ich werde sein, der ich sein
werde. In der hebräischen Grammatik und damit auch im
Sprachempfinden des hebräischen Menschen wird zwischen Gegenwarts-und
Zukunftsform, also Präsens und Futurum, nicht unterschieden: ich
bin — ich werde sein. Der Name Jahwe will ausdrücken, daß in diesem
Gott ganze Gewähr auch für die Zukunft geboten ist: «Ich werde sein,
der ich sein werde.»

Man hat schon gemeint, damit proklamiere Gott eine absolute
willkürliche, launische Freiheit, daß er das Gute und das Böse, das
Rechte und das Schlechte, das Reine und das Gemeine tue. Aber
das widerspricht der biblischen Gottesvorstellung. «Ich werde sein, wie
du, Mose, mich jetzt erlebst in der Wüste. So wirst du mich in Aegyp-

170



ten erleben, wohin ich dich jetzt sende. Du wirst mich erleben als den,
der sich erbarmt. So wie ich mich jetzt deiner in der Wüste erbarme,
so erbarme ich mich morgen des Volkes im Elend von Aegypten. Ich,
der Herr, bleibe mir treu. Ich erfülle meine Zusage an eine Welt, die
ihre Versprechen nicht hält. Ich halte euch die Treue.» Christus, in
welchem uns der Gott Abrahams, Isaaks und Jakobs nahetritt und
unser Mitmensch wird, ist. um in der Sprache des Johannes-Evan-
gcüums zu sprechen, der Hirte und nicht der Schlächter, er ist das
Leben und nicht die Zerstörung, die Türe und nicht das Gefängnis.
Schon Mose gegenüber erweist er sich als der Hirte seines Volkes, der
ihm das Leben gibt, der es herausführt aus dem Gefängnis.

Im Augenblick, wo Gott dem Mose seinen Namen bekannt macht,
befindet sich Mose in der Wüste, Tagereisen weit. Was nützt ihm da
draußen der Name Gottes? Was nützt er uns, wenn wir in der Wüste
sind? Mose ist in die Stille geführt worden, schon vor sechzig Jahren.
Wir alle wissen: es gibt eine Stille, die ist nur Verlassenheit. Da
verlernt man das Gespräch, verliert die Fähigkeit zum Kontakt mit
andern. Es gibt eine Stille, die abstumpft, die verkümmern läßt. Stille
muß gefüllt sein, damit sie etwas wirkt. Gott füllt die Stille mit seinem
Namen. Ich, der Herr, komme in deine Stille, und so erhält dein Leben
Wert, Qualität, Ausrichtung. Nicht wahr, der Name ist auch unter uns
Menschen nicht einfach so etwas wie eine Häusernummer, eine Chiffre.
Wo ein Name uns wirklich zu interessieren beginnt, wo er zu uns
spricht, da eröffnet uns dieser Name eine Person, ein Leben, da wird
er zur geöffneten Tür in einen ganzen Lebensablauf. Der Name Jahwe,
«Ich bin da bei dir und ich werde bei dir sein», dieser Name zeigt uns
Gottes Wesen, seine Treue, seine Zuverlässigkeit.

Mit diesem Namen rüstet Gott Mose aus; mit der Rückendeckung
dieses Namens soll Mose zu seinem Volk gehen, das ihn nicht mehr
kennt. Mit der inneren Geborgenheit, die uns der Name Jesus Christus
schenkt, gehen wir jeden Tag neu ins Leben hinein, werden, wir in die
öffentlichen und die privaten Verhältnisse dieser Welt gesandt.
Verhältnisse, die oft auf Veränderungen warten, vor denen wir uns fürchten;
Verhältnisse, die dringend eine Minimalverständigung nötig haben,
damit man einigermassen miteinander leben kann. Und wo es zu keiner
wirklich helfenden Veränderung ausreicht, brauchen wir erst recht den
starken Namen, damit die Verhältnisse und die Menschen, denen wir
doch nicht entfliehen können, uns nicht die letzte Kraft des Herzens
nehmen, unser Inneres zerstören und den Mut zum Leben auslöschen.
Der Name Jesus Christus ist Waffe im Krieg gegen die Mächte der
Welt und die Mächte unseres eigenen Herzens.

Mose wird mit der Kraft dieses Namens nach Aegypten
geschickt. Wir haben gehört, daß da soeben ein Pharao gestorben ist.

171



So oft ein Gewaltiger dieser Erde die Szene endgültig verlassen hat,
erwachen die Unterdrückten aus ihrer Betäubung, spüren die bisherige
Last doppelt schwer wie jetzt in Spanien und erheben mit verblüffter
Gebärde ihre matten Augen, ob Neues komme.

Der Herr schickt Mose nach Aegypten gegen Aegypten, um die
Unterdrückten, die nur noch «seufzen und schreien und wehklagen
können», mit dem Namen Gottes auszurüsten und in die Freiheit zu
führen. Mose wird in Aegypten nicht der Parteigänger der irdischen
Machthaber, denn Gott ist es nicht. Jahwe hat Könige eingesetzt, er
hat aber auch Könige verworfen. Und Jesus Christus hat sich nie mit
den Herrschenden verbrüdert, sondern mit den Beherrschten. Er ist nie
auch nur der feine, vornehme Komplize der Gewaltigen geworden,
sondern der Bruder ihrer Opfer. — Es ist unerfindlich, wie Menschen
es immer wieder verstanden haben, sich ausgerechnet des biblischen
Gottesnamens zu bedienen, des Namens Jesus Christus, der ja von den
Obrigkeiten verworfen und gekreuzigt worden ist, um in Purpur und
Hermelin gehüllt, mit goldenen und edelsteinbeladenen Kreuzen
geschmückt zu herrschen und zu unterdrücken. Da ist Aepypten mit
seiner eisernen Gewalt, aber auch mit seiner sublimen kulturell-geistigen
Kraft; und da ist das Volk der Hebräer, der Sklaven, und diesem Volk
offenbart Gott seinen Namen, bietet er Freundschaft an. Dieses Volk
will er befreien. Es soll nicht mehr an den wirtschaftlich-militärischen
Basen des Weltherrschers bauen. Das Volk Gottes kann nicht
Weltreiche stützen, sondern unentwegt muß es ohne gesellschaftspolitische
Macht, aber mit dem Namen des Friedefürsten für Friede und Recht
eintreten.

In diesem Zusammenhang eine Frage: Kann der Name Gottes,
der sich dem Mose eröffnet hat und in Jesus Christus Partner unserer
Menschenexistenz geworden ist, angerufen werden, wenn man gleichzeitig

einer ganzen Bevölkerung und einer weiten Wohnlandschaft
Atomkraftwerke aufzwingen will mit Kühltürmen von hundertfünfzig
Meter Höhe und einer Spitzenbreite von fünfzig bis achtzig Meter?
Denkt euch, solch ein apokalyptisches Mahnmal im Villenviertel am
Zürichberg oder in Zollikon, mit allen schrecklichen Unsicherheits-
faktoren, vor denen unzählige Professoren, Physiker, Wissenschafter
warnen! Und ein anderes: In Amerika plädiert dieser Tage der neue
Verteidigungsminister Rumsfeld für ein militärisches Rekordbudget
von über 100 Milliarden Dollar, um den Russen gewachsen zu sein,
die auch wie die Wahnsinnigen rüsten. Was wollen uns denn die Fachleute

hier noch erzählen, nachdem die Waffenarsenale seit Jahren
voll sind, nicht nur, um Amerika und die übrige Erde nicht verteidigen

zu können, sondern die gesamte Menschheit nie vor dem Atomtod

zu schützen, wenn einmal zu diesem Festmahl der Hölle geläutet

172



werden sollte! Wann formiert sich ein Schweigemarsch gegen diesen
verbrecherischen Unsinn?

Die Bibel erzählt, daß Gott seinen Namen angesichts des Elends
in Aegypten offenbart. «Ich habe das Elend meines Volkes gesehen»,
darum eröffnet sich Gott dem Mose. Gottes Retterwille bindet sich an
die Not seiner Geschöpfe. Wir können Gott nicht haben ohne seinen
Rettungsauftrag an die Erde. Wir können uns nicht nur an die Vertikale

halten und die Horizontale vernachlässigen. Ueberhaupt, die
Unterscheidung zwischen Vertikaler direkt zu Gott hinauf und
Horizontaler, wo die sozialen und politischen Probleme der Menschen und
der Völker liegen, ist völlig unchristlich, unbiblisch, so wahr in Christus
Gott Mensch wird und so wahr die Liebe Gottes unteilbar ist.
Gottlob für uns alle ist Gott nicht nur ein Seelenretter, sondern
Erlöser der Kreatur. In einem zerstörten Leib, in einem noch nie
gesättigten Körper, in einem von ununterbrochener Angst oder Schmach
gepeinigten Nervensystem gibt es auch keine Rettung der Seele. Jahwe
will die unterdrückten Hebräer in Aegypten in die Freiheit führen.
Das von Jesus Christus gestiftete Reich Gottes umfaßt Himmel
und Erde. Hugo Sonderegger

Ein erneuter Anlauf,
die Kirchen für den Kampf um den Frieden

zu interessieren

Nachdem der Zweite Weltkrieg endgültig die menschenfressende und
weltzerstörende Fratze des Krieges enthüllt hatte, zugleich die christlichen

Kirchen und Gemeinschaften noch kein klares Bekenntnis zum
Friedenschaffen ausgehen ließen, fanden sich Vertreter der «Friedenskirchen»

(Quäker, Mennoniten, Church of Brethren und IFOR-International

Fellowship of Reconciliation) zu Konferenzen in Puidoux/
Vaud zusammen. Sie versuchten, die biblischen Wurzeln der christlichen
Friedensbotschaft auszugraben. Ihre theologischen Befunde formulierten

sie zu einem gemeinsamen Aufruf an die Oekumene und die christlichen

Kirchen und Gemeinschaften in aller Welt, im Friedenschaffen
einen Hauptauftrag der Evangeliumsbotschaft zu erkennen. Allein,
dieser Auftrag fand kein feststellbares Echo. Die Zeiten waren für
diese Aufgabe anscheinend noch nicht reif.

Seitdem haben sich die Verhältnisse in und zwischen den Nationen
und Staaten gründlich verändert. Die Multinationalen Konzerne rauben

173


	Ich bin, der ich bin

