
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 70 (1976)

Heft: 5

Artikel: Vom Widersinn der Angst vor Veränderungen (Joh 11, 45-53)

Autor: Etter, Urs

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-142551

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-142551
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Vom
Widersinn der Angst vor Veränderungen

Joh 11,45-53
Liebe Gemeinde,

der Text dieser Predigt steht im 11. Kapitel des Joh-Evs. Der Evangelist
Johannes ist — verglichen mit den drei anderen, Mt, Mk und Lk — in
vielerlei Hinsicht ein sehr eigenwilliger Schriftsteller. Einmal schrieb
er sein Evangelium als Letzter der vier, etwa um das Jahr 100 n. Chr.,
also fast sieben Jahrzehnte nach Jesu Tod. Dann schienen ihn die
eigentlichen, historischen Ereignisse weniger zu interessieren als die
andern drei. Besonders aber versuchte er als freier theologischer Denker
sehr direkt auf die Sehnsucht der Menschen seiner Zeit und Umgebung
zu antworten; es war die Sehnsucht nach dem wahren Leben, nach Licht
und Wahrheit! Für seine theologische Interpretation des Redens und
Handelns Jesu benützte er darum die Denk- und Ausdrucksformen
der Gnosis, einer weltflüchtigen, griechischen Heilslehre, die in seiner
Umgebung stark verbreitet war.

Diese sprachliche Anpassung des Johannes an die Bedürfnisse
seinerZeitgenossen scheint mit ein klarer Beweis dafür, daß theologische
Interpretationen für jede Zeit und Umgebung immer wieder neu gewonnen

werden müssen! Sie stehen schon im NT selber in deutlicherVielfalt
nebeneinander. Johannes bot also seine Darstellung des Evangeliums
als Ruf zur Entscheidung an, als Ruf zum Glauben an das «Wort»,
«Jesus Christus»; wer diesem Ruf folgte und mit dem Anspruch Jesu
ernst machte, der hatte schon in diesem Leben teil an der Erlösung,
am wahren Leben, und brauchte nicht aus dieser Welt in ein Jenseits
nach dem Tode zu flüchten!

Einleitend zu unserem Predigttext schildert er das zeichenhafte,
große Wunder der Auferweckung des toten Lazarus. Dabei ist ihm
die tiefere, symbolische Bedeutung dieses Zeichens für seine theologische

Interpretation viel wichtiger, als die Frage, ob das Wunder so
wirklich geschehen sei. Er sieht in der Auferweckung des Lazarus ein
Symbol, einen Hinweis auf Jesus als den Offenbarer des wahren
Lebens; gerade den Offenbarer des wahren Lebens wollten seine Gegner
durch den Tod zum Schweigen bringen! Dieser Widersinn soll im
folgenden Tert hervorspringen:

Joh. 11,45-53 (nach der Uebersetzung von Ulrich Wilckens)
«Viele von denen, die zu Maria gekommen waren und gesehen
hatten, was er getan hatte, kamen zum Glauben an ihn. Einige von
ihnen aber gingen zu den Pharisäern und berichteten ihnen, was

133



Jesus getan hatte. Da versammelten sich die Hohenpriester und
Pharisäer zu einer Sitzung des Hohen Rates und sagten: 'Was
sollen wir tun? Dieser Mann tut viele Zeichen. Wenn wir ihn so
weiter machen lassen, werden alle an ihn glauben; und dann kommen

die Römer und nehmen uns Land und Volk weg.' Doch einer
von ihnen, Kaiphas, der in jenem Jahr das Hohepriesteramt
innehatte, sagte zu ihnen: 'Ihr versteht gar nichts und bedenkt nicht,
daß es für euch besser ist, wenn ein einzelner Mensch für das Volk
stirbt, als daß das ganze Volk umkommen muß.' Das sagte er freilich

nicht von sich aus, sondern sprach darin als Hoherpriester des
Jahres die Weissagung aus, daß Jesus für das Volk sterben sollte,
und zwar nicht für das Volk allein, sondern auch, um zugleich die
versprengten Kinder Gottes zu sammeln. Von dem Tage an faßten
sie den Beschluß, ihn zu töten.»

Das letzte und gewaltigste Zeichen Jesu, das der Evangelist
berichtet, die Auferweckung des toten Lazarus, scheidet noch einmal
und endgültig die Geister: Einige der Trauergäste am Grab des Lazarus
kommen zum Glauben, andere jedoch laufen geschwind zu den Pharisäern,

den ungeheuerlichsten Beweis für die Verführungskunst dieses
Jesus anzuzeigen! Daraufhin muß die höchste Behörde in Jerusalem
und zugleich der Oberste Gerichtshof der Juden, der Hohe Rat,
zusammentreten; er will dieser gefährlichen Volksverführung ein Ende
setzen. Der priesterliche Adel und die theologische Intelligentia, die
Hohenpriester und die Pharisäer, die sonst kaum etwas gemeinsam
hatten, sahen hier ihre Macht und ihre Privilegien ins Wanken gebracht;
sie mußten tatsächlich einen Zusammenbruch der alten Ordnung
befürchten, wenn bald das ganze Volk den messianischen Anspruch
anerkennen und ihn gewiß zum irdischen König ausrufen würde.
Solches müßte die römische Fremdherrschaft ja zum Eingreifen
zwingen, und so das Volk ins Verderben laufen lassen!

Die mächtigen Ordnungshüter waren nach ihrem politischen
Kalkül durchaus im Recht, wenn sie also diesen gefährlichen Störefried
mit allen Mitteln beseitigen wollten; für sie war — neben ihren
Privilegien! ¦— die Existenz des jüdischen Volkes, ihrer Untertanen,
konkret bedroht ;die mühsam aufrecht erhaltene Ordnung unter
römischer Fremdherrschaft müßte zusammenbrechen. Johannes zeigt uns,
wie recht diese Leute haben, bloß in einem ganz anderen Sinn als sie
selber meinen: Der Hohepriester Kaiphas weissagt — gegen seine
eigene, oberflächliche Ueberzeugung! — exakt das, was dann tatsächlich

geschehen wird, nämlich daß wirklich ein einzelner Mensch
stellvertretend für das Volk sterben wird! Doch damit wird gerade nicht
die alte Ordnung erhalten bleiben, wie es die priesterliche, theologische

134



und politische Arroganz beabsichtigt, sondern es wird das wahre Leben
erst recht für alle «Kinder Gottes» offenbar werden und damit die
alte Ordnung überwinden.

Wenn wir der Interpretation des Johannes folgen, so erkennen wir,
daß gerade das geschehen mußte, was die Gegner Jesu herbeiführen
wollten, nämlich seine Vernichtung durch den Tod, um daraus jenes
andere entstehen zu lassen, was eben diese Gegner verhindern wollten,
nämlich die Offenbarung des wahren Lebens! Sie provozierten durch ihr
kalt berechnendes Verhalten genau das, was sie meinten hintertreiben zu
können. Daran wird ihre Verblendung als Machthaber und Ordnungshüter

deutlich: Ihr politisches Kalkül und ihre blinde Machtdemonstration

gegen Jesus lassen genau das geschehen, was sie eigentlich
bekämpfen möchten! Sie mißverstehen die Zeichen der Zeit und setzen
sich so offensichtlich neben ihre eigenen Stühle, ohne es selber zu
merken!

Diese Tragikomik, meine ich, ist in der Kirchengeschichte und in
der Weltgeschichte immer wieder zu beobachten: Ich erinnere an die
Reformation, wo die römisch-katholische Kurie mit aller Gewalt sich

gegen eine Erneuerung und Veränderung von Theologie und Kirche
stemmte und gerade damit den Reformatoren erst zum Durchbruch
verhalf. Dasselbe läßt sich auch in der amerikanischen Bürgerrechtsbewegung

immer wieder feststellen, etwa bei MartinLuther King, dessen
achten Todestag wir heute begehen: Seine jahrelange Verhetzung und
schließliche Ermordung mußte den Kampf gegen Rassismus,
Unterdrückung, Haß und Krieg notwendigerweise radikalisieren und weiter
vorantreiben; die Forderung nach Gleichberechtigung der Schwarzen
läßt sich weder in den USA noch anderswo mehr zum Schweigen
bringen!

Solche Beispiele zeigen meines Erachtens, wie wir heute Jesu
Stellvertretung zu verstehen haben: Er ist damals «Für die Kinder
Gottes», für die Rechtlosen und Abgeschriebenen gestorben, an ihrer
Stelle, doch so, daß sie heute selber sterben lernen; er hat damals für
alle Menschen guten Willens das wahre Leben offenbart, doch so, daß
sie heute selber leben lernen! In Gottes Namen hielt und hält er uns so
die Stelle im Leben offen, wo wir jetzt für Recht und Gleichberechtigung,

für Freundschaft und Frieden kämpfen sollen; die Stelle, wo wir
auch für kirchliche und theologische Erneuerungen immer wieder
eintreten müssen! Denn — und das scheint mir der wichtigste Punkt!
Jesus füllte diese Stelle nicht perfekt aus, sodaß uns nichts mehr zu
tun übrig bliebe; nein, seine Stellvertretung mußte unvollkommen sein,
damit wir heute überhaupt nachfolgen und selber das wahre Leben
finden können, in unserer Zeit und Umwelt!

Jesus ist damit dem rechten Lehrer vergleichbar, der seinen Schü-

135



lern ihre «Stellen imLeben» solange offenhält, bis sie diese selber finden
und einnehmen können! Der rechte Lehrer macht seine Schüler nicht
von seiner Autorität und seinem Besserwissen abhängig, sondern er
lehrt sie, später selbständig zu lernen und also selber zu leben. (Dieser
treffende Vergleich stammt von Dorothée Solle.) In diesem Sinne
meine ich, möchte uns derChristus aus seiner «Schule» entlassen in sein
Reich, daß wir hier und heute die uns entsprechenden Stellen einnehmen

und das Werden des Reiches weitertreiben können! So bringt Jesus
auch heute noch eine revolutionäre Dynamik in das Kräftespiel unserer
Zeit, jedenfalls dort, wo sein Anspruch ernst genommen wird! Und weil
er dies mit göttlicher Vollmacht tut, darum müssen sich die politischen
Mächte — oft gegen ihre eigene Absicht! — ebenfalls diesem Auftrag
unterstellen.

Was also nach der Interpretation des Johannes einst mit Jesus
geschehen ist, darf wohl in der Theologiegeschichte als einzigartiges
und in seiner Deutlichkeit unwiederholbares Ereignis gelten; doch es

hat keinen vollkommenen und endgültigen Umschwung gebracht, unsere
Entscheidungsfreiheit ist dadurch nicht ausgelöscht und aufgehoben
worden! Angesichts dieses Ereignisses sind wir gerade keine willenlosen
Marionetten, für die «Gott» willkürlich alles zum Besten eingerichtet
hätte; nein, wir sind vielmehr aufgerufen, den Weg zum Reich Gottes
selber weiterzugehen und seine Verwirklichung verantwortlich zu
fördern.

Wo wir allerdings diesem Ruf folgen, gehen wir das Risiko ein,
selber in die Mühlen von Verhetzung und Verketzerung zu geraten
und mißverstanden und angefeindet zu werden; doch dieses Schicksal

teilen wir mit vielen anderen Menschen in Geschichte und Gegenwart;

und wenn im einen oder anderen Fall sogar eine konkrete
Aehnlichkeit zur Leidensgeschichte Jesu aufblitzt, dann stärkt dies
unseren Mut, für die bessere Zukunft in der Anfeindung zu bleiben
und dennoch nicht unsere Phantasie und Lebenslust unter
selbstquälerischer Märtyrerseligkeit begraben zu lassen. Wir dürfen darauf
vertrauen, daß auch die mächtigsten Widerstände gelegentlich in ihr
Gegenteil, in eine unbeabsichtigte Unterstützung umschlagen!

Urs Etter
Predigt gehalten am 4. April 1976

Zum Hinschied von Premysl Pitter
Am 21. März wurde anläßlich einer Gedenkfeier in der Kirche

St. Peter Zürich einer außergewöhnlichen Persönlichkeit gedacht: des
kürzlich verstorbenen großen tschechischen Menschenfreundes Premysl
Pitter, der nach schwerem Schicksal und abenteuerlicher Flucht in

136


	Vom Widersinn der Angst vor Veränderungen (Joh 11, 45-53)

