
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 70 (1976)

Heft: 3

Artikel: Einige Gedanken zu : Urgestein, religiös und geologisch : ein
Reisebericht einmal anders. 1., Die Reisegruppe ; 2., Beobachtungen ;
3., Die Mythologie ; 4., Das geologische Problem ; 5., Schluss

Autor: Kobe, Willi

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-142537

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-142537
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Problem der endgültigen Lagerung radioaktiver Abfälle in der Schweiz;
innert nützlicher Frist und auf befriedigende Art gelöst werden», fußt
auf keinen experimentellen Befunden, sondern lediglich auf Wünschen
und Hoffnungen. Red.

Einige Gedanken zu :

Urgestein, religiös und geologisch
(Ein Reisebericht einmal anders)

1. Die Reisegruppe

Besucher Süd-Indiens, wie solche unsere Reisegruppe, drei Wochen
Ende Dezember, anfangs Januar 1975/76, vereinigte, tauchen beim
Betreten indischer Erde und bei der Beobachtung des ihnen Entgegentretenden

in eine ihnen neue Welt ein. Sie ist eine eigenartige, urtümliche

Welt. Der Europäer wird von ihr angezogen, aber zugleich auch
abgestoßen. Wie könnte es auch anders sein?

Angezogen, weil er auch in sich Urtümlidheg mitbringt, das irgendwie

dort sich im Gegenwärtigen wiedererkennt. Gilt für ihn dooh auch
in seinem seelisch-geistigen Wesen das Grundgesetz*, daß Ontogenie
gleich Phylogenie ist. Er kann nun in Ind'an gleichsam auf einem
Rückwärtsgang die Stationen, oder mindestens einige von ihnen, seiner
Entfaltung vom Unbewußten, zum Halb- und zum heute Bewußten im
geistig-praktischen, wie aber auch 'im geistig-geistlichen oder religiösen
Bereich wieder erleben und dadurch seine Tiefen besser verstehen lernen.

Sein Verständnis rührt her aus dem besonderen Entwicklungsgang,
welchen der westliche Geist und durch ihn auch die Menschenseele
durchlaufen hat. Sein religiöses Gefühl, und das durch dasselbe ihm
offenbar gewordene Mit- und Insichsein in seiner Umwelt, begegnet nun
nioht mdhr nur naiv dem auf ihn Zukommenden, sondern intellektuell-
analytisch. Letzteres Denken ist eine besondere Spur in der geistig-seelischen

Entwicklung der westlichen Menschheit. Sie wurzelt in der
Naturphilosophie des Griechentums (etwa Demokrit mit seinen Atomen)
und in der Ideenphilosophie Plato's, wobei seine abstrakten Ideen in der
überirdischen Welt Bildgestalt haben sollen. Dies weist möglicherweise

* Dieses «biogenetische Grundgesetz», auf den Menschen bezogen, besagt:
Jeder Mensch macht in seiner persönlichen körperliohen-seelischen-geistigen
Entwicklung in abgekürzter Weise den gleichen Entwicklungsgang durch, wie
ihn das Menschengeschlecht, von der ersten Zelle an bis zur heutigen
Erscheinungsform, durch die Jahrmillionen hindurch erlebte.

77



darauf hin, daß das westliche analytische Denken seine Wurzeln in
einem kosmisch verstandenen Erfaßtwerden numinoser Art in den
Herrlichkeiten und Schrecken der Natur und des Geistes und Inneren
des Menschen verankert findet. An diesem Ort scheint eine Brücke
zwischen dem westlichen und indischen Erleben und dem Nachdenken
darüber zu erscheinen, wobei letzteres, mindestens auf religiösem
Boden, noch ganz im kosmisch-nuiminosen Erleben stehen geblieben scheint
und deshalb auch zirkulär in sich gesohlossen erlebt wird.

Allerdings darf nooh eine weitere Quelle des westlichen religiösen
Erlebens und Verstehens nicht vergessen werden, die ihre Wasser
schließlich mit den Anstößen aus Griechenland vermischt, um endlich
über dem Aufwachsen und dem heutigen Herrschaftsanspruch des natur-
wissenschaMiohen-technisohen Erlebens und Denkens sich wieder auf
sich selber zu besinnen. Es ist dies das Bewußtwerden eines göttlichen
Willens in der Geschichte — dies besonders in der israelitischen Pro-
fetie — der zugleich eine besondere ethische Komponente in sich trägt.
Das menschliche Dasein und Erleben erhält eine Aufgabe, ein künftig
zu erreichendes Ziel dem, im Auf und Ab von Gehorsam und Ungehorsam

gegenüber dem göttlichen Willen, ein lineares Denken entspricht,
welches auch analytisch arbeitet.

So bringt der westliche Mensch nach Indien und seinen reichen
Kulturen seine durch den Intellekt aufgebaute naturwissenschaftliiche-
mechanistisch-technische Weltanschauung mit, die noch halbbewußt
religiös abgesichert ist, und stößt dort mit ihr unmittelbar auf eine
kosmisch denkende Weltanschauung, getragen von kreisendem Erfahren
und Denken, welches numinos erlebt wird.

2. Beobachtungen

Nachstehend einige Beobachtungen einzelner Zustände und Begebenheiten,

die zur Fülle des kosmischen Erlebens- und Denkrahmens
gehören. Im Umkreis des Tempelkultes war im ganzen Reisegebiet ein
grundsätzlich gleicher Grundriß der Tempelanlage zu beobachten: ein
Haupttor, ein bis zwei Höfe mit Festtanzpodium und vielleicht einem
Flaggenmast, in Sbivatempeln darin auch der Nandistier, seinen Blick
starr ausgerichtet auf den Lingam und das Angesicht seines Herrn im
innersten Heiligtum (Cella); ein bis zwei Hallen, immer iichtloser
werdend, nehmen den Andächtigen auf und führen ihn zuletzt bis zur
finsteren Cella mit dem Götterbild, vor dem bei Shiva noch ein Lingam
steht, an welchem die priesteriichen Zeremonien getätigt werden. Zu
gewissen Zeiten der priesteriichen Handlungen wird die Cella durch
einen Vorhang geschlossen, der auf ihrem Höhepunkt geöffnet wird,
sodaß der Gott von seinem Gläubigen in höchstem Glanz geschaut
werden kann.

78



Die Anlage des Tempels führt den Gläubigen aus dem Licht in
die Finsternis, woselbst der Gott thront, ein Gleidhnis seines Inneren, in
das er aus der verwirrenden Helle des Tageserlebens in die Finsternis
seines Inneren hinabsteigen muß, will er dort in seinem Herzen dem
Gott begegnen. Der Götterkult scheint den Priestern vorbehalten zu
sein. Nur einmal, im Shivatempel zu Priol, war eine Frau im Heiligtum
zu sehen, deren Aufgabe darin mir aber unbekannt blieb. Es scheint
auch zur Sitte zu gehören, daß Männer andächtig der ganzen Länge
nach vor der Cella ausgestreckt liegen; wie ich bemerkte, während die
Frauen demütig, mit über der Nase zusammengelegten Händen, ihre
Knie vor dem Bilde beugten. Dooh kam oder kommt noch an Festtagen
der Frau eine Aufgabe im Tempelkult zu. Im farbenstrahlenden Glanz
ihrer Gewänder tanzt sie, unter melodiöser Instrumentalbegleitung,
Geschichten aus der hinduistisohen Mythologie, wobei sie durch eigenartige

Kopf-, Augen-, Hand- und Körperbewegungen symbolisch das
mythologische Geschehen ausdrückt.

Man kann zwei bezirksmäßig begrenzte Stile im Tempelbau
feststellen. Mehr im nördlichen Reisegebiet fand sich ein Turm oder eine
Kuppel über der Cella. Das Tempeltor war ein einfacher Torbau.
Anders im südlichen, dravidisoben Raum. Dort ist über dem Tor eine
riesige Torpyramide aufgebaut, Gopuram genannt (königlicher Turm),
der meistens über und über gesdhmüokt ist mit Götterfiguren, die in
allen heiligen Farben glänzen, und Darstellungen von Erzählungen aus
den Puranas oder den Epen bieten, während die Cella beinahe flach
überdeckt ist. Nur im äußersten Süden, in Rameshwaram, fiel ein
figurenloser Gopuram auf, der nur mit Fenstermustern in unserem
Renaissancestil geschmückt war.

Ursprünglich begegnete man der Gottheit unter den schattigen Zweigen

eines besonders imponierenden Baumes oder in einer Höhle. Ob
dies zeitlich nebeneinander oder nacheinander geschah, ist zu fragen.
Auf alle Fälle scheint es der Wirklichkeit zu entsprechen, daß beide
Verehrungsstätten bestanden. Für den Baum spricht der Name «Götterbaum»,

den man dem gewaltigen indischen Feigenbaum gibt, der sich
durch seine in den Boden dringenden Luftwurzeln selber vermehrt. Die
dürren Zweige eines solchen Baumes dürfen nicht verheizt werden.
Unter solchen Götterbäumen finden sich heute nooh Symbole der
Schllangengottheit, hin und wieder auch des Shiva. Für die Höhle
sprechen die Höhlentempel in der Ruinenstadt Hampi, welchen am
selben Ort schon einfache Tempelbauten auf dem flachen Lande folgen,
die auch schon eine finstere Cella aufweisen.

Dies bedeutet wohl: der Gott (Numen) wohnt unter dem Schatten
der weiten Baumkrone im Wurzelgrund des Baumes. In der finsteren
Cella, einer nachgebildeten Höhle, also im Erdinneren, kann er auch

79



wohnen. Baum, Höhle, Schlange sind menschenweit verbreitete Symbole
der «Großen Mutter» dem Schoß alles Lebendigen, ein Hinweis auf die
matriarohale Erlebens- und Denkart. Zu dieser Symbolik gehört eben
auch die Schlange, die in den Bildern der beiden Hochgötter Vishnu
und Shiva zu finden ist. Sie trägt oder überhöht diese Götterbilder.

Um Goa herum bis hinauf nach Hubli auf dem Dekkan waren
vor den Haustüren, auf saubergewischtem, mit einer Flüssigkeit
besprenkelten Boden, viereckige Altäre zu sehen, die Erde mit ihren vier
Himmelsrichtungen symbolisierend; auf diesen Altären stand je ein
Topf mit einer grünenden Staude, dem Lebens- und Fruchtbarkeits-
symbol. Von diesem heiligen Ort soll magische Kraft auf Haus und
Hof segnend ausstrahlen, besonders dann, wenn beim täglichen
Tempelbesuch ein Blättchen oder Zweiglein von der Staude dem Priester als
Opfer gebracht wurde, sodaß sich an dieser Stelle der Lebenskröislauf
wieder schloß.

In dravidisohen Landen im Süden stieß man vor Häusern auf
sauber gewischtem und mit Kuhdungwasser bespritztem Boden auf
kunstvolle, von den Haustöchtern mit Kuhdungasche gezeichnete Bogen-
figuren, in dere Kreuzungsmitte meistens eine Kugel aus Kuhdung
angebracht war, mit einer frischen Blume geschmückt. Die Sitte bringt
dieses Kunstwerk im Dezember/Januar dem Ganesa dar, dem ältesten
Sohn von Shiva/Parvati. Mit der Kugel wird der zeremonielle Reis für
die Opfer, die Ganesa dargebracht werden, gekocht, damit er gute
Tage bringe.

Das Zeburind, als Stier, ist das heilige Tier des Shiva, auf dem er
reitet und welches sein Diener ist, zugleich aber das mannweibliche
Symbol (männlich: sein Zeugungsorgan; weiblich: der wachsende
Viertelmond seiner Hörner) für das Ehepaar Shiva/Uma-Parvati darstellt.
Der wachsende Mond aber, dessen Farbe grün ist, ist das matriarchale
Symbol der «Großen Mutter», aus welcher alles Grüne, die Pflanzenwelt

hervorquillt.
Als ein Geschenk des Gottes schenkt der Priester nach vollzogener

heiliger Handlung den opfernden Gläubigen etwas Sandelholzpaste, mit
welcher er sich das Gottessymbol auf die Stirne malt, damit anzeigend,
daß er dem Gotte gehört und letztlich ihm gleidh werden möchte. Denn
er weiß sich auch als ein Teil der Naturschöpfung in ihrem ewigen
Kreislauf von Geburt, Leben und Sterben, in welcher ihm sein Gott
— als Erlhalter (Vkhnu) und als Zerstörer zur Neugeburt (Shiva) —
und beide zugleich auch als Schöpfer des Universums, begegnet. Er ist
sich bewußt, in seinen Kreislauf hindinverwoben zu sein durch seine
Gefangenschaft im Karmaband der Wiedergeburten, aus welcher es

kaum ein Entrinnen gibt.
Die Formel «tat tvam asi» (das bist du), drückt das Gleiohartigsein

80



jedes Lebenden mit jedem Lebendigen und Sterbenden aus, dem in
Hintergrund das Wissen entspricht, das alles Geschöpfliche durch die
«Große Mutter», in den Bildern der Urna, Lakshmi, Parvati, die eins
sind mit ihren Gatten Vishnu und Shiva, symbolisch ausgedrückt,
geboren geschaffen wurde. Zugleich ist dem Gläubigen für seine
derzeitige Lebensspanne sein Schicksal, gemäß der Verdienste oder
Vergehen früheren Daseins, zugeteilt, ein Schicksal, dem er nicht entrinnen,
sondern sich nur unterziehen kann, um durch selbstverleugnenden
Gehorsam und Bußetun einmal zu einer glücklicheren Wiedergeburt zu
kommen.

Aber mit dem, in diesem Abschnitt schon angedeuteten Versuch, die
Göttersymbolik unserem Verständnis näher zu bringen, habe ich mich
schon in das Systematisierungsbestreben und das Ordnen der
verwirrenden und sich oft widersprechenden Fülle der vorhandenen Götter
und Göttinnen und ihrer Symbolik und der ihnen entspredhenden
liturgischen Formen hineingewagt, welche das hindulstische Schrifttum
versucht. Dabei hilft dieses Systematisieren keinesfalls mit, den
Charakter eines Gottes herauszustellen. Er wird vieldeutig bleiben, muß
vielleicht wegen dem kreisenden Denken so bleiben, wie es im Verlauf
der Jahrtausende und Jahrhunderte durch religionsphilosophische und
-psychologische Spekulationen sich herausformte. Denn die Systematisierung

hatte zu versuchen, ursprünglich Völkergruppen, Stammesverbänden,

heiligen Orten zustehende Numen, Mächte und Götter in einen
einhditliohen Zusammenhang und in eine Wesensbeziehung zu bringen
und ihre symbolischen oder als wirklich geglaubten Bedeutungen je
nach herangereiftem Bewußtsein den Gläubigen nahezubringen. In
Brahma wird die Einheit gesdhaut als dem obersten Wesen. Er ist der
Gott, Schöpfer und Vater sdiner Geschöpfe Vishnu und Shiva, ihrer
Gattinnen, aller ihrer Söhne und Töchter und der übrigen Glieder ihres
Hofstaates, wie auch des Menschen. Zugleich ist er aber auch der
Sdhöpfer des Alls, das er eigentlich selber ist als das Brahman. Damit
ist der Kreis wieder geschlossen, in dem sich alles, gemäß seinen ihm
zugeteilten ewigen Bahnen, bewegt, im Kosmos.

3. Die Mythologie

Grundsätzlich sind in Indien zwei Ströme im Ausdruck des ursprünglichen

religiösen Erlebnisses, soweit dem nooh nachzuspüren ist, zu
erkennen. Der eine Strom ist belegt durch die Mythologie der Veden,
welche wahrsohdinlich die Gotteserfahrungen und -erkenntnisse der in
Indien eingedrungenen Arier wiedergeben.

Die vier Vedas (von vid wissen), gehören zum ältesten Sohrift-

81



tum der Erde. Sie gehen im Rig-Veda wahrscheinlich zurück bis ins
14. Jahrhundert v. Chr., wobei ihre mündliche Überlieferung noch in
weit früheren Zeiten lebendig war. Jeder Veda enthält in der Sanhita,
als einer älteren Schicht, eine Sammlung von Mantras (kurze, immer zu
wiederholende Sprüche und Formeln) und Liedern, wohl für die
volkstümlich Gläubigen gedacht, und den Brahmana, eine jüngere Schicht
mit rituellen Anweisungen und Schilderungen, wobei jeder Abteilung
eine Upanishad beigegeben ist, welche für Eingeweihte geheime und
mystische Lehren enthält.

Diese Schriften wurden als von Gott selber eingegeben oder den
Elementen direkt entsprungen geglaubt, sodaß ihre Lehre eine direkte
Gabe Gottes an den Menschen darstellt. Diese wird ausschließlich von
den Brahmanen verwaltet. 700 v. Chr. galt es als größte Schändung der
heiligen Lehre, wenn ein Wort aus diesen Schriften von einem Glied
einer niedrigeren Kaste vernommen wurde.

Im Yaska, dem ältesten Kommentar zu den Veden, kennt man drei
Götter, welche die Elemente numenos personifizieren: Agni, auf der
Erde, Vayu oder Indra in der Luft, und Surya im Himmel. Allerdings
zählt der Rig-Veda auch 33 und mehr Götter. Diese sind unsterblich,
Manchmal wird aber erzählt, daß, nachdem sie von Prajapati sterblich
geschaffen worden seien, sie sich durch Bußübungen die Unsterblichkeit
erworben hätten. Ursprünglich sind alle gleich mächtig, wie audh jeder
von seinem Verehrer geglaubte Gott für ihn als der Höchste und Mächtigste,

über allen stehend, gehalten wurde. Des Gottes Wille ist
selbstherrlich. Er regiert alle Geschöpfe. Er kennt ihre Gedanken und
Absichten und belohnt seine Gläubigen und bestraft diejenigen, die von
ihm nichts wissen wollen. Das Leben der Sterblichen liegt in seiner
Hand. Wahrscheinlich wurden diese Götter auch schon in Bildern/
Statuen verehrt.

Die Welt der Veden und ihrer Götter ist mit der Zeit verblichen,
ihre Götter sind vergessen oder sind durch den Hinduismus aufgesogen
worden. In ihm erscheinen namentlich nur noch wenige von ihnen, wie
etwa Prajapati, der Sohöpfergott des Alls (manchmal ist er auch das
Universum selber), der sich hinter dem hinduistischen Daksha verbirgt,
welcher auch mit Vishnu gleichgesetzt wird.

Parallel zur vedischen Mythologie entwickelte sich, wahrscheinlich
in den verschiedenen Völkerschaften der Ureinwohner Indiens, die hin-
duistische Mythologie, als der zweite Strom.

Was sie betrifft ist sie bezeugt in den
Epen: Ramayana und Mahabharata; ihr Inhalt geht etwa bis 500 v.Chr.
zurück, ihre heutige Fassung stammt aber etwa aus 300 bis 200 v. Chr.
und den 18 Puranas überlieferte Geschichten, von etwa 800 v. Chr.

82



ab. Es heißt: «Wer liest und wiederholt diesen lebenspendenden Ra-
mayana (oder Mahabharata) ist befreit von allen Sünden und ist mit
seinen Nachkommen erhoben zum höchsten Himmel.» Ein Fundamentalismus,

der auch uns heute noch nicht unbekannt ist!

Die der Mythologie zugrundeliegenden menschlichen Erlebnisse
sind die numenos verstandenen Erfahrungen an der äußeren Welt: die
Natur, die sie belebenden Geschöpfe, davon auch der Mensch, aber auch
die Katastrophen, welche die Natur über ihn bringt, wie auch an der
inneren Welt: die schöpferischen Wirkungen des Menschengeistes, die
Freuden und Stürme der Seelenmächte und ihre geheimnisvollen
Auswirkungen im menschlichen Schicksal, die person ailfeiert verstanden wer.
den. Ist und bleibt doch die menschliche Persönlichkeit der Maßstab
aller Dinge. Dadurch ergibt sich die Grundstruktur der hinduistischen
Mythologie: ihr Dualismus: männlich-weihlich, gut-bös, glückbringend-
unglückschaffend. Ein Monismus aber drängt sich in ihm, der die dem
Dualismus innewohnende Spannung zur Lösung, religiös verstanden zur
Erlösung bringt, dargestellt im ruhenden Brahman, dem Kosmos-Weltall.

In diesem Monismus kommt die geheime Sehnsucht des religiösen
Mensahenherzens zum Ausdruck. Wie hinter der offiziellen Kirchen-
geschiohte der Christen eine Ketzergeschichte lebendig ist und eigentlich
das sie belebende Element darstellt, so zittert hinter dem in die Augen
fallenden Dualismus im kosmfedhen Giaubensleben Indiens der Monismus.

Sogar dort, wo es kein Entrinnen zu geben scheint, in dem
schicksalmäßigen Eingeflochtensein in das Karma-Rad der Wiedergeburten
des kosmischen Kreislaufes, erahnt der Selbstzucht übende, in
Bußübungen sich kasteiende Asket, ein Durchbrechenkönnen des Karma-
schicksals zum Einswerden mit der Gotuheit, ja sie selber werdend.

Schon aus grauer Vorzeit sind in Indien Yogaübungen bekannt. Ihr
Ziel und Zweck besteht darin, daß durch ihren Vollzug das Karma-Rad
der Wiedergeburten gesprengt werden kann und den sie Ausübenden
dazu vorzubereiten, damit er die mystische Vereinigung mit der Gottheit

erlebt, ja zu Gott selber whd. Ein solcher Ausbruch, so er erfolgte,
bleibt im Ich des Yogi hängen. Er hätte sich selbst erlöst! Diese nar-
zistische Ichbezogenheit kam dem Beobachter handgreiflich zum
Bewußtsein bei der Vorführung des Hatha-Yoga im Shore Cottage in
Mahabalipuram.

Es macht den Anschein, daß alle Sektengruppierungen und
Ausbruchsversuche aus dem Karmaschicksal des Hinduismus, wie etwa der
Jainimus und der Buddhismus von der gleichen religiösen Trieb- und
Zielhaftigkeit erfüllt sind, nämlich den Dualismus und seine Auswirkungen

durch einen Monismus zu überwinden, so sehr sie auch im
einzelnen voneinander abweichen mögen.

83



Wie könnte es auch anders sein? Der Dualismus ist nicht nur dem
Hinduismus eigen. Er kommt auch in der religionsphilosophischen und
-psychologischen Geschichte des Christentums zum Ausdruck, wie die
Lehren der orthodoxen und römisch-katholischen Christenheit zeigen,
in der Form etwa vom Verhältnis Christi zu seiner Mutter Maria als
dem dualistischen Element, dem aber bei Paulus das monistische in
Gott-Vater übergeordnet ist (siehe 1. Kor. 3, 23; 12, 6; 15, 28!) Im
Monismus kommt ein Urdatum aller Wesen zum Ausdruck. An ihm hat
auch der Mensch seinen Anteil, obwohl der Augenschein zuerst in ihm
das dualistische Moment entdeckt. Er ist das geheimnisvoll begabte Wesen

mit einem durch die Zeiten heranreifenden, sich dabei ausweitenden

und vertiefenden Bewußtsein, durch weiches er seinem
Entwicklungsgang nachspüren kann und in der Tiefenpsychologie (Arohetypen-
lehre) auf die Ursymbole seines numenosen Erlebens stößt, die heute
noch beispielsweise im Hinduismus, seinen Mythen und Bildern
anzutreffen sind. Der in ihnen zu begegnende Dualismus steckt aber schon
im Urquell alles Stofflichen seit der Geburt des Universums, wie die
heutige Atomphysik und Mikrobiologie feststellen, der von der
monistischen «Energie», dem Abstraktum aller festzustellenden wirkenden
Energien, angeregt in der Materie und ihren Gestaltungen, aus dem
monistischen Urgrund kommend wieder dem monistischen, entropi-
schen Ende zu einem Neubeginn zustrebt. Könnte deshalb nicht der
Uroborus, die Weltenschlange, welche sich in den Schwanz beißt, auf
dem Vishnu und sich im Mildhmeer Wiegt, aus dessen Butterung das
Ambrosia, die Götterspeise gewonnen wird, und in dessen Nabel vom
Brahman her da Lebenswasser fließt, ein intuitiv geschautes Symbol der
numenosen Erkenntnis der Ergebnisse der erwähnten Naturwissenschaften

sein? Hat sich angesichts dieser Ergebnisse die christliche Theologie
nioht zu fragen, wie sie aus tieferem Verständnis ihre biblische nume-
nose Überlieferung zu revidieren habe, das heißt sie dem Verständnis
des durch das zielgerichtete analytische Denken der intellektuellen Seite
des Menschen ausgeweiteten Bewußtsein nahezubringen, um dadurch
der dem bewußt religiösen Leben entfremdeten Christenheit und den
heimatlosen Intellektuellen, die nach religiöser Gewißheit dürsten, wieder

die Heilsbotschaft vom Reiche Gottes nahe zu bringen und den
herumirrenden Zeitgenossen wieder eine Gewißheit ihres ewigen
Beheimatetseins zu vermitteln? Eine solche Tat hätte auf der Weiterführung,

das heißt Tieferführung des Weges von den israelitischen
Propheten über Jesus von Nazareth zu geschehen, so wie der Heilige Geist,
die Energie des numenosen Erlebens und Denkens, den sich ihm öffnenden

führt. Hat nicht Joachim von Flores schon im 11. Jahrhundert das
Kommen des Zeitalters des Heiligen Geistes geschaut?

Mit diesen Andeutungen soll die Gedankenfolge über die religiöse

84



Thematik beendet sein, aber nicht ohne im Vorbeigehen noch einer
hinduistisch-christlichen Neubildung des Paters Bede im Ashram von
Kulittalaii zu gedenken. Hinduiistischer Tempelstil wird benutzt, um
durch Botschaft und Eucharistie, vermittels Meditation und Aufnahme
von hinduistischen Opferritualien, christliche Gesinnungs-, Denk- und
Lebensart in Hindus und westlichen Menschen zu beleben. Ich glaube
nicht, daß dieser Ansatz eine Zukunft hat. Er bleibt dem matriarohal-
hinduistischen Denken und dem matriarohalen Anteil im Christentum
verhaftet. Es ist dies die Linie der priesterlichen Gotteserkenntnis, die
letzten Endes an der Heilserwartung für das Ich hängen bleibt. Ist nicht
Jesus gegen diese Frömmigkeitsart aufgestanden? Mir scheint, daß nur
der prophetische Weg weiterführen kann, der den Menschen über sein
Ich hinaus dem Du in jeder Kreatur verantwortlich in der agape
(Bruderliebe in Gott) und der ihr entsprechenden Tat zur Menschwerdung
verbindet und darin die Erfüllung des Willens Gottes erlebt und
dadurch das Geschenk des Heils findet.

4. Das geologische Problem

Unter der Voraussetzung der numenosen matriarchalischen
Geisteshaltung, wie sie die indische Bevölkerung durchtränkt, kann man es

verstehen, daß sie die Erde wenig abfragt nach ihrem physischen Wesen.
Die analytische Ausrichtung, wie sie der intellektuelle Geist des
Westens verlangt, der nach dem Was, Wie und Wozu fragt und dadurch
zum Vater der Naturwissenschaft wurde, hat sich in Indien noch kaum
an die Arbeit gemacht. Zeigt er im Westen schon seine Begrenzung,
indem er unter der Herrschaft des mechanistisch-technischen Denkens
und Trachtens die Menschheit bei äußerlichem Wohlstand innerlich
geistig-geistlich verarmen und absterben läßt, sie wirtsdhaftlich durch
die Umweltverschmutzung zur Selbstvergiftung führt und gesellschaftlich

die Welt durch das Verbrechertum zum Irrgarten macht, wie im
gesamten sie in eine ausweglose Sackgasse voll von Angst und Schrek-
ken vor einem gewaltsamen kriegerischen Gesamtuntergang stößt, da
zieht es ihn in den Jungen naoh dem Osten, hoffend, daß von dorther
ihm wieder das Licht der Erleuchtung zum Leben kommen werde,
nämlich nach Indien.

Doch, dort ist es auch schon trüb geworden. Ohne Nachhilfe mit
Drogen scheint es nicht mehr hell brennen zu können. Bis weit in das
Gehaben der Bevölkerung hinein ist duroh die ehemalige Kolonialherrschaft

und das Eindringen europäisch-amerikanischer Zivilisationsgüter
und des ihnen entsprechenden Lebensstiles von den Städten aus aufs
Land hinaus westliches Tun und Lassen gedrungen und weckt das Be-
gdhren naoh dem Modernen. Ohne Mühe ist zu erkennen, wie Indien

85



in seiner Geisteshaltung und praktischer Gesellschaftsgestaltung der von
westlichem Denken bestimmten wirtschaftlichen und politischen Probleme

nicht Meister wird. Das Ungenügen der landwirtschaftlichen
Betriebsweise vermag den Hunger des Volkes nioht zu stillen und die
müßigen, arbeitswilligen Hände der Massen nicht zu aufbauender
Arbeit zu nutzen. Der Einbruch der westiidhen Zivilisation entzieht durch
ihren gauklerischen Schein den Menschen den Grund unter ihren Füßen,
sodaß ein kulturelles Schaffen kaum mehr möglich ist. Vor dem sich
abzeichnendien Chaos suoht man sich durch die Errichtung einer politischen

Diktatur zu retten, deren Muster der russische Kommunismus
zu sein scheint, dessen Wurzeln aber wieder ins Erdreich des westlichen
Denkens hinabreichen. Eine politische Diktatur führt aber auch zu
einer geistigen Diktatur, die den Anfang vom Ende ausmacht. Indien
befindet sich im Umbruch, wie dies auch der Westen ist, nur aber in
umgekehrter Richtung. Indien, wie es in seiner geistig-seelischen Art
besteht, hat bewußt den tätigen westlichen Gelist in sich tätig werden
zu lassen, um dadurch sein Bewußtsein reifend auszuweiten und zu
vertiefen, damit es menschlich ganzheitlich den Ansturm des Westens
verkraften kann, innerlich dadurch reicher wird und klüger und deshalb
die Fehlleistungen des Westens nicht nachahmt, will es nicht im Chaos
enden. Umgekehrt hat der Westen von seiner männlichen Empore
hinunter zu «den Müttern» zu steigen, um unter der Ausweitung und
Vertiefung seines Bewußtseins, sich wieder schöpferisch seiner Herkunft zu
erinnern, wenn er wirklich kuilturfördernd in dieser Welt wirken will.
Wo und wann treffen sie sich, der unglückliche Westen und der unglückliche

Osten, um in der Vereinigung ihrer Einseitigkeiten ein zeitgemäßes
tragendes geistig-geistliches, lebenförderndes Gewebe zu schaffen, das
einen tragfähigen Boden für das Werden erfüllender Menschlichkeit bieten

kann?
In diesem Zusammenhang wird die Erde und ihre Geheimnisse, das

Materielle, nicht mehr nur ein Ausbeutungsobjekt für den schaffenden
Menschengeist bleiben oder als Maya im Nebel religionspsychologischer
Spekulationen ihre physikalische Wirklichkeit verlieren. Den letzteren
verhaftet hat die Erde kaum den indischen Geist bewegt. Was aus ihren
Tiefen geholt wurde: Eisen, Kupfer, Silber, Gold und Edelsteine usw.
waren Schätze der Götter, die sie ihren Geschöpfen, zur Verfügung
gestellt haben. Sie erhielten keinen eigenen Wesenssinn und deshalb
entzündete sich an ihnen und ihren Lagerstätten keine Geologie mit ihren
Hilfswissenschaften. Wenigstens sind mir Zeugen davon unbekannt
geblieben.

Um nur anzudeuten, was die Erde einem indischen analytischen
Geiste für Aufgaben hätte steilen können, um ihre Geheimnisse ihres
Werdens, Gestaltens und Besitzens ergründen zu suchen, soll mit kurzen

86



Strichen angedeutet werden, was alles in Süd-Indien anzutreffen ist. Das
eigenartige Schlackengestein an der Küste Goas, eisenhaltig, kalkig und
kieselig zugleich, hätte den forschenden Geist den Weg seines Werdens
durch die Jahrmillionen der Erdzeiten zurückführen können, in denen
das Meer und das Trockene miteinander stritten und das vulkanische
Feuer die Bewegungen anheizte. Dann der Dekkan! Für uns heute, in
seiner durchschnittlichen Höhe von 1000 bis 1200 m ü. M., ein ungeheuer

ausgedehntes Plateau, welches den indischen Schild ausmacht. Er
gehört zu den auf der Erde ältesten, relativ feststehenden Schollen der
Erdrinde, wie solche auch in Afrika und Kanada/USA anzutreffen sind.
Seine Oberfläche besteht bis weit in den Süden hinunter aus einem
alten, rötlichen, oft durch Quarzbänder geäderten Sandstein, der in der
Verwitterung eine rote, sandige, fruchtbare Ackererde erzeugt, wenn sie
bewässert werden kann. Doch kann es dazu jahrelang an Wasser fehlen,
sodaß an Stelle von fruchtbaren Ländereien weithin gelbe Grassteppen
anzutreffen sind, die nur zur Weide für große Ziegen- und Schafherden
zu dienen vermögen. Die unübersehbare, nur wenig gewellte Ebene
überragen da und dort der Verwitterung ausgesetzte Horste mit
horizontaler Gesteinslagerung, die etwa die ursprüngliche Höhe der Gesteinsdecke

des Dekkans angeben, bevor sie durch Winde und Wasser
eingeebnet wurde. Selten treten auf ihm scharfkantige Gebirgszüge auf,
die durchschnittlich Nord-Süd ausgerichtet sind, Gebirgszüge, welche,
aus der Nähe gesehen, sich als stark erodiert erweisen und an ihrem
Fuß ausgedehnte Felder von Steinblöcken von oft gigantischer Größe
und höchst bizarrem Aussehen aufweisen. Mehr gegen Süden hin ragen
die Bergzüge scharf geschnitten gegen den Horizont in wenigen
Kilometern Breite, aber für den Beobachter in unzähligen Kilometern Länge
aus der Ebene heraus. Sie scheinen vulkanischen Ursprungs zu sein,
Magmamassen die Erdspalten ausfüllten, bestehen sie doch meistens
aus Basalt oder Granit. Diese können in jenen Gegenden auch in
ausgedehnten Durchbrüchen durch die Erdrinde in rundlichen Grundrissen

bestehen, die duroh die Verwitterung in großartige Bilockaufbau-
ten zerrissen sind. Herrscher über Reiche in geschichtlicher Zeit haben
in ihre Schludhten mit Vorliebe ihre Tempelstädte hindingebaut.
Interessant ist zu beobachten, wie zwischen hochragenden, relativ kompakten
Bergketten Blockzüge auftreten, welche gewiß Überbleibsel von ehemals
solchen sind. In den Ausläufern des Dekkan gegen das Meer hin tritt
auch Gneis auf, der, wie die vulkanischen Gesteine von früheren
Geschlechtern als Baumaterial für ihre Tempel diente, oder welcher von
ihnen zu monolithischen Tempelgebäuden oder Skulpturen behauen
wurden. An Bodenschätzen war nur Bisen anzutreffen, welches in den
Bergen beim gewaltigen Tungandra-Staudamm, auf der Grenze
zwischen den Provinzen Kamataka und Andrhra Pradesh, abgebaut und

87



nach Japan verschifft wird. So sieht etwa ein grobgezeichnetes petro-
graphisohes Bild der südindischen Landschaft, mit westlichen Augen
gesehen, aus.

5. Schluß

Eine Indienfahrt hat tatsächlich etwas in sich. Sie fordert den aufmerksamen

Beobachter heraus und kann ihm zur Klärung und Reinigung
seines inneren Selbst wie auch zur Abklärung von missionarischen
Dienstmöglichkeiten und der Möglichkeit einer wirklich den Armen zur
Selbsthilfe dienenden Entwicklungshilfe verhelfen. So trägt der Zug
unserer Jugend naoh dem Osten etwas in sich, wenn sie dieses entdecken
wollte, das sowohl den Indern wie auch uns, eine Hilfe zu einem
wertvolleren Leben sein könnte. Willi Kobe

Republik Angola unter Führung der MPLA
Wie geht es weiter?

In den letzten Jahren gehörten BASIL DAVIDSON'S Bücher und
Artikel in den europäischen Tageszeitungen zu den besten Quellen über
den Freiheitskampf der portugiesischen Kolonien Moçambique,
Guinea-Bissau und Angola. Im «New Internationalist» vom Februar
1976 befaßt sich dieser ausgezeichnete Kenner Afrikas mit den
rivalisierenden Befreiungsbewegungen in Angola. Lange bevor die
Entscheidung zugunsten der MPLA und Präsident Agostinho Neto
erfolgte, legte Davidson überzeugend dar, wie zwei Vorgänge im Dezember

1975 für eine rasche Beendigung des Kampfes den Ausschlag geben
mußten. Das eine war die Anerkennung der neu proklamierten Republik
Angola unter Führung der MPLA durch Nigeria (Dezember 75), dem
stärksten und reichsten Staat Tropisch-Afrikas. Das zweite Ereignis war
die Niederlage, die den aus Namibia vorstoßenden militärischen Kräften
Südafrikas bereitet wurde. Daß diese südafrikanische Intervention mit
der Zustimmung der FNLA und der UNITA erfolgte, war in Nigeria
din offenes Geheimnis. FNLA, nomindll unter der Führung Holden
Robertos, hatte einzig die Unterstützung von kongolesischen Stämmen
beiderseits der Grenzen von Zaire und dessen Präsident Mobutu, der
sdit Beginn seiner politischen Karriere von der CIA protegiert worden
war. Die Position der UNITA war durch Stammesfehden gefährdet. Eine
Bestätigung der Uneinigkeit und des gegenseitigen Mißtrauens der
beiden Bewegungen FNLA und UNITA, selbst unter dem Druck ihrer
Niederlagen, war die Tatsache, daß sie an ihrem letzten «Regierungssitz»

Huambo zwei Premierminister installierten, von denen der eine,

88


	Einige Gedanken zu : Urgestein, religiös und geologisch : ein Reisebericht einmal anders. 1., Die Reisegruppe ; 2., Beobachtungen ; 3., Die Mythologie ; 4., Das geologische Problem ; 5., Schluss

