
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 69 (1975)

Heft: 12

Artikel: Wie Christen in Südafrika für die Menschenrechte kämpfen

Autor: Kobe, Willi

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-142518

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-142518
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wie Christen in Südafrika
für die Menschenrechte kämpfen

Anfangs Juni 1975 wurde das Christliche Institut (CI) in Johannesburg,

gegründet und geleitet von Pfarrer Dr. Beyers Naudé, einer
südafrikanischen niederländischen Kirche zugehörig, durch die Regierung
als «eine den Staat gefährdende Organisation» erklärt. Diese Anschuldigung

fußt auf einem 167seitiigen Bericht der Grange Commission, die
vom Parlament beauftragt war, dieses Institut auf Herz und Nieren zu
prüfen, aufgrund dessen schließlich, auf ungesetzlichen Wegen, diese
Verurteilung erging. Denn weder das durch das Gesetz geforderte drei-
männrige Abgeordnetenkomitee zur Antragstellung an den Justizminister

war je mit den Verantwortlichen des CI vorher in Verbindung
getreten, noch hatte sich je eine parlamentarische Kommission bemüht,
solches zu tun.

Das Ergebnis der Untersuchung war dann auch darnach. Beyers
Naudé und Prof. Colin Gardner, der Vorsitzende des Arbeitsausschusses
des CI, bezeichneten die von der Untersuchungskommission festgelegte
Rechtsgrundlage — daß der Staat zu entscheiden habe, «ob die
Unternehmen und die Tätigkeiten des Institutes die Sicherheit des Staates
gefährde» — «als nackten Totalitarismus, der das von Gott jedem
Menschen gegebene Recht an sich reißt, was vom CI absolut zurückgewiesen

wird».
Im Bericht wurde dem CI unter anderem vorgeworfen: es sei ein

südafrikanisches Abbild des Ökumenischen Rates in Genf; seiner
Erscheinung, seinem Charakter und seiner Tätigkeit naoh sei es völlig zu
einer politischen Körperschaft geworden; seine finanzielle Unterstützung
aus dem Ausland führe dazu, das fremde Organisationen in ihm einen
unziemlichen Einfluß ausüben; daß Black Power (die Macht der
Schwarzen; WK) für ein Mittel gehalten werde, um die ersehnten
Veränderungen — zwischen den Zeilen: durch die Vorbereitung einer
Revolution — hervorzurufen; daß das CI einen von den Schwarzen be-
hrrschten sozialistischen Staat erstrebe und, um ihn zu erreichen,
gewalttätige Mittel anerkenne. Dabei ist Beyers Naudé schon seit langem
Mitglied des International Fellowship of Reconciliation (Int. Versöh-
nungsbuncl), der sich für soziale Gerechtigkeit und für die Überwindung
des Krieges durch gewaltfreie Mittel einsetzt.

Beyers Naudé und Colin Gardner bezeichnen diesen Bericht als
eine «Stümperarbeit, voll von ausgesprochenen Lügen, Halbwahrheliten
und aus dem Zusammenhang gerissenen Sätzen».

Die staatliche Erklärung des CI als eine staatsgefährdende Organi-

377



sation rief den Bund der evangelisch lutherischen Kirchen in Südafrika
(FELCSA) auf den Plan, welcher, auszugsweise, in einer Erklärung vom
20. Juni 1975 zum Ausdruck brachte: «Nicht nur macht sich der
Bericht einer irrtümlichen Darstellung von Tatsachen schuldig, sondern
seine verallgemeinernden und unbegründeten Anklagen, wie etwa, daß
die Black Theology (Schwarze Theologie), in welche das CI verwickelt
sei, auf den Kommunismus hin ausgerichtet sei, ist für uns völlig
unannehmbar. Die grundsätzliche Christlichkeit des CI kann in keiner
Weise angezweifelt werden und solche wird, wie wir glauben, ihm auch
die Kraft geben, weiterhin sein Versöhnungswerk im Namen Jesu in
Südafrika durchzuhalten.»

Inzwischen sind bis in den Oktober 1975 fünfzehn maßgebende
Mitglieder des CI aufgrund des Sicherheitsgesetzes inhaftiert worden,
das eine unbefristete Internierung ohne ein Urteil erlaubt, wobei
Angehörigen kein Besuchsrecht gewährt wird, wie auch dine Rechtsbeihilfe
unerlaubt ist. Allerdings bestand der Anlaß zu einer Internierung in
einer Besprechung mit einem heimlich im August Südafrika besuchenden

französischen Schriftsteller und Dichter, zielte aber trotzdem auf
die Tätigkeit des CI.

Punkto der Beschuldigung, daß die Black Theology kommunistisch
sei, wehrte sich der schwarze Pfarrer Dr. Manas Buthelezi, bis jüngst
Direktor des Natalzweiges des CI und jetziger Generaldirektor des
FELCSA. In einem Vortrag an der 12. Mitgliederversammlung des CI
berichtete er, daß der der Verurteilung des CI zugrundeliegende
Kommissionsbericht erstellt worden sei, nachdem sich die Kommission von
«Fachmännern» über die Black Theology habe unterrichten lassen. Was
diese Politiker dabei lernten, zeichnete Buthelezi folgenderweise: «Der
Bericht, den sie nach dem Unterrichtskurs schrieben, ist enttäuschend.
Müßte ich ihn mit einer Schulzeugnisnote bewerten, dann erhielte er
ein großes 'F' (das heißt falsch). Nachdem man den Bericht gelesen hat,
besonders den Abschnitt über die Black Theology, dann unterliegt man
dem Eindruck, daß die Kommissionsmitglieder die Experten, welche im
Geheimen zu ihnen sprachen, falsch verstanden haben, oder daß die
namenlos gebliebenen Experten sie unverantwortlich in die Irre geführt
und falsch unterrichtet haben.» Weiter führte er aus, daß die Black
Theology kein fremder Import in dem Sinne war, daß ihr Erscheinen
in Südafrika nicht mit seinen Umständen in Verbindung stünde. «Es
stimmt, daß, als ein Denk- und Arbeitsmodell des Theologisierens, die
Black Theology aus den USA stammt. Solches besudelt aber keineswegs
ihre Unbescholtenheit. Die Tatsache, daß das Christentum in dieses
Land durch weiße, fremde Europäer gebracht wurde, ist für die Schwarzen

kein Grund, um es zu verwerfen. Die Black Theology ist ein
Versuch, vonseiten von schwarzen Theologen das Evangelium in solcher

378



Weise zu verstehen, daß es mithilft, den Schaden, welche die Apartheid
anrichtet in Ordnung zu bringen. Das Evangelium, so verstanden, sagt
den Schwarzen: 'Auch ihr, so schwarz wie ihr seid und obwohl ihr euch
arm und machtlos fühlt, seid nach dem Bilde Gottes zu Höherem
berufen, als zu dem, was ihr nun erlebt. Verzweifelt nicht! Stellt euch
eure eigenen guten Aufgaben. Haßt nicht den Weißen allein deshalb,
weil ihr glaubt, daß er euch fallen gelassen hat. Auf, seid schöpferisch!
Vertraut eurer eigenen schwarzen Liebe, die vorhanden ist und wirken
kann ohne auf die Existenz oder die Nichtbezeugung der weißen Liebe
zu warten. Nehmt nicht nur von den Weißen gelistige Impulse an;
ergreift die auf euch zukommende Verpflichtung, euch selber Aufgaben
zu stellen, sogar so weit, den mächtigen Weißen das Evangelium zu
bezeugen. Hat nicht dies sogar keiner der geheimnisvollen 'Experten'
den Kommissionsmitgliedern gegenüber getan? Woher haben denn diese
den Mist über die kommunistische Inspiration der Black Theology
genommen?

Gibt es etwas Biblischeres, als das Volk mit Hoffnung zu beleben,
schwarz wie sie sind, daß sie ebenso nach dem Bilde Gottes geschaffen
sind, wie die Weißen, und daß sie sich dessen nioht zu schämen brauchen,

weil ihre schwarzen Körper ebenso der Tempel des heiligen
Geistes sind? Die Moral dieser Geschichte besteht darin, daß es

für jeden Angehörigen einer Rasse gefährlich ist, den Anspruch zu
erheben, daß er Experte über das innere Wirken der Seele einer andern
Rassengruppe sei. Solches gilt vor allem für Südafrika, wo die Rassen
durdh die Anwendung der Politik der Apartheid getrennt voneinander
leben sollen.» Willi Kobe

Was will das angolesische Volk
Seit vierzehn Jahren führt das Volk von Angola einen bewaffneten
Kampf gegen die Ausbeutung und Unterdrückung durch den portugiesischen

Kolonialismus. Wie in Guinea-Bissao und Moçambique hat
dieser Kampf nicht eine formelle und inhaltlose Unabhängigkeit zum
Ziel. Das Volk kämpft für die politische, wirtschaftliche und kulturelle
Unabhängigkeit und die Einheit des Landes als Voraussetzung dafür,
jede Form von Ausbeutung überwinden zu können.

Seit ihrer Gründung 1956 hat die MPLA (Volksbewegung zur
Befreiung Angolas) diese Bestrebungen übernommen. Das allen Angolesen
gemeinsame Ziel war klar: Die portugiesische Herrschaft stürzen, dem
Kolonialsystem ein Ende setzen, um eine neue und unabhängige Gesellschaft

aufzubauen.

379


	Wie Christen in Südafrika für die Menschenrechte kämpfen

