
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 69 (1975)

Heft: 12

Artikel: Kirche ist Kommune

Autor: Gollwitzer, Helmut

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-142514

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-142514
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kirche ist Kommune
Die Menge der Glaubenden aber war ein Herz und eine Seele, und keiner von
ihnen sagte von irgend etwas, was ihm gehörte: 'Das gehört mir!', sondern es
war ihnen alles gemein, und mit großer Dynamik bezeugten die Apostel die
Auferstehung des Herrn Jesu. Große Gnade lag auf ihnen allen. Keiner unter
ihnen darbte, denn alle, die Besitzer von Grundstücken oder Häusern waren,
verkauften sie und legten sie zu Füßen der Apostel. Es wurde aber jedem
zugeteilt nach seinem Bedarf. Apostelgeschichte 4, 32-35; ferner 2, 44-47.

So war es am Anfang, sagt Lukas. Die Gelehrten zweifeln, ob es am
Anfang wirklich so ideal war. Die Gelehrten zweifeln bekanntlich an
allem, das gehört zum Beruf ails Wissenschafter, also zweifeln wir auch
hier und debattieren über die Frage, ob Lukas hier nicht ein bißchen
idealisiert habe. Vielleicht war am Anfang manches nicht so ideal, wie
er's beschreibt. Nun überlassen wh die Frage, wie weit es historisch
genau so oder nicht war, den Historikern, von denen doch vide
vermuten, daß wenigstens ein historischer Grund für diese Erzählung des

Lukas da war, und fragen, was Lukas sachlich hat sagen wollen. Denn
wenn er etwas idealisiert, so hat er ja der Kirche seiner Zeit, Jahrzehnte
später, in der es eben schon nicht mehr so ideal war, ein Vorbild
vorhalten und ihr zeigen wollen, was eine Gemeinde des Auferstandenen
eigentlich ist, eine Gemeinde des neuen Lebens. Darum tun wir sehr

gut, diesen Bericht ganz unabgeschwächt zu hören. Dann aber sagt er
deutlich und klar: Christentum ist Kommunismus; Kirche ist
Kommune, Kirche ist Gütergemeinschaft; Auferstehung, neues Leben heißt
Aufhebung des Privateigentums. Das war die «Dynamik», mit der die
Apostel die Auferstehung Jesu Christi verkündigt haben: daß die Fesseln
des Privateigentums gesprengt worden sind. «Mit großer Kraft», so
übersetzt Luther, «verkündigten die Aposte! die Auferstehung des Herrn
Jesu». Sie haben keine Beweise vorgelegt, daß der Herr Jesus auferstanden

ist. Der einzige Beweis, den sie vorführen konnten und wollten, war
der Geist der Auferstehung, der in den Menschen, die diese Botschaft
trifft, die Fesseln sprengt und also gerade — das wird hervorgehoben —
die Fessel des Privateigentums.

Das Wort Privat kommt vom lateinichen Wort privatio, das heißt
nichts anderes als Beraubung. Das Private ist das, was man anderen
raubt, anderen vorenthält. Im 18. Jahrhundert hat der französische
Philosoph Jean Jacques Rousseau die berühmten Worte geschrieben: «Der
erste Mensch, der ein Stück Feld einzäunte und zu den anderen sagte:
'Das gehört mir', und der Leute fand, die einfältig genug waren, ihm
zu glauben, der war der erste, wahre Begründer der bürgerlichen Gesellschaft.

Wieviele Verbrechen wieviele Kriege, wieviel Morde, wieviel
Elend hätte der dem Menschengeschlecht erspart, der den Zaun ein-

362



gerissen, den Graben ausgefüllt und zu seinen Mitmenschen gesagt
hätte: 'Hört nicht auf diesen Betrüger! Ihr seid verloren, wenn ihr
vergeßt, daß die Früchte allen und das Land niemandem gehört'.»

Darum besagt der Bericht des Lukas: Die Auferstehung Jesu
beendet diese verhängnisvolle Periode der Menschheitsgeschichte, in der
Menschen sagen: «Das gehört mir» und das, was sie besitzen, den
anderen vorenthalten. Jetzt ist zu Ende diese schreckliche Periode, in der
die Besitzenden zäh verteidigen, was sie haben, und heute Millionen-
Heere mit den furchtbarsten Waffen dastehen zur Verteidigung der
Ordnung des Privateigentums. Das ist jetzt zu Ende. Die Auferstehung sagt:
das ist eine Todesordnung. Denn das ist doch deutlich: wenn die
Dynamik der Aufertahung und diese Gütergemeinschaft in der Gemeinde
zusammengehören, dann gehört auch auf der anderen Seite der Tod
und das Privateigentum zusammen, und die Auferstehung steht in einem
Gegensatz wie zum Tode, so zum Privateigentum.

Wir alle sind an der Ordnung des Privateigentums beteiligt, und
wir alle sagen: «Das gehört mh und nioht dir», und wir alle sichern
uns mit Privateigentum unser Leben und den Genuß der Güter dieser
Erde. Wir 'müssen jetzt zur Kenntnis nehmen, daß die Auferstehung
sagt: das ist eine Todesordnung. Ihr werdet sterben von dem, wovon
ihr euch das Leben versprecht. Diese Periode ist jetzt zu Ende. Jetzt
beginnt eine neue Menschheit: eine Menschheit, die zusammenlebt wie
eine Familie. So lebt als Anfang einer neuen Menschheit diese Gemeinde
zusammen. Das wäre doch dine unerträgliche Atmosphäre in einer
Familie, wo die Einen am Tische sich den Bauch vollschlagen und die
Anderen in der Ecke vor Hunger krepieren. Eine intakte Familie, in
der man sich wohlfühlt, ist eine Familie, 'in der aille für einander
einstehen, in der allen alles gehört, in der jeder zugeteilt bekommt, wie es
hier heißt: «nach seinem Bedarf». So real, so diesseitig, so materialistisch

und so revolutionär, so umwälzend ist die Botschaft von der
Auferstehung. Das meint sie mit der Befreiung, die sie bringt: nicht nur,
aber auch Befreiung vom Banne des Privateigentums, unter dem wir
alle stehen.

Müssen wir nioht, wenn dieser Bericht auf uns wirkt als Aufdek-
kung der Wahrheit, in der wir selbst leben, dann eingestehen: «So tief
bin ich nicht befreit.» Es gibt einen alten pietistischen Spruch, einen
guten Spruch, der lautet: Es ist einer erst dann wirklich bekehrt, wenn
er bis in seinen Geldbeutel bekehrt ist. Der den Spruch verfaßt hat, hat
vielleicht nur daran gedacht, daß wir unseren Geldbeutel etwas leichter
zücken und etwas tiefer hineingreifen, wenn es darum geht, zu spenden
für irgendeine Not. Aber die Bekehrung, die Umkehr geht noch viel
tiefer. Wer spendet, ist ja immer nooh ein Besitzer. Die Fessel des
Privateigentums gehört zu unseren liebsten Fesseln, die wir hartnäckig ver-

363



teidigen gegen den neuen Geist der Auferstehung. So tief sind wir noch
nicht bekehrt und befreit. Eben darum meine ich, es sei gut, wenn wir
von diesem Text nicht das Geringste abschwächen. Liest man die
Kommentare der neutestamemüichen Forscher, dann heben einige seine
Tendenz klar heraus, andere schleifen sie ab. Man kann manches sagen, um
die Sache abzuschleifen, zum Beispiel: Es hat sich für die Urgemeinde
in Jerusalem ganz schlecht ausgezahlt, was sie da gemacht hat. Die
überstürzte Verteilung des bißchen Vermögens, das in ihr vorhanden war,
hat dazu geführt, daß sie schließlich überhaupt nichts mehr hatten.
Dann hießen sie in der ganzen damaligen Christenheit die «Armen von
Jerusalem», und man mußte eine Kollekte zu ihrer Unterstützung
veranstalten. Nun gut, würde Lukas dazu sagen, vielleicht haben sie es
damals in der Begeisterung nicht sehr schlau gemacht, dann macht ihr
es halt besser, effektiver! Denkt euch einen Kommunismus aus, an dem
man nicht arm wird, sondern durch den wirklich allen Menschen
geholfen wird! Zur Begeisterung muß eben auch etwas Verstand
hinzukommen. — Oder: andere Kommentare sagen — und wir wahrscheinlich

auch: Ja, das war ein freiwilliger Kommunismus, ein Liebes-Kommunismus,

nicht so ein scheußlicher Zwangs-Kommunismus wie da
drüben im Osten! Gut, richtig, sagt Lukas, also mal her mit eurer
Freiwilligkeit! Wo bleibt denn euer Liebes-Kommunismus? Vielleicht ist es

zu diesem Zwangs-Kommunismus da drüben gekommen, weil die
hungernden Menschen zweitausend Jahre lang vergeblich auf den Liebes-
Kommunismus der Christen gewartet haben! — Oder, ein anderer kann
sagen: Lieber Gollwitzer, es geht hier doch gar nicht um die Beseitigung
der Wirtschaftsordnung des Privateigentums, es geht um die innere
Freiheit vom Besitz. Richtig, sagt Lukas: die damals haben vermutlich
auch, so meinen die Historiker, Reohtstitel zur Verfügungsgewalt über
ihr Eigentum behalten. Aber sie haben, was ihnen gehörte, so weit wie
es nötig war, der Gemeinde zur Verfügung gestellt mit dem einen Ziel,
wie es hier heißt: «daß keiner unter ihnen darbte». Ihr könnt also euer
Privateigentum als Rechtstitel ruhig behalten, aber nun mal her mit
dem, was euch gehört, mit dem einen Ziel, daß keiner unter uns darbt!

Damals in Jerusalem, in dem schrecklichen wirtschaftlichen Elend
des damaligen Palästina, war schon viel geschehen, wenn in der
Christengemeinde keiner mehr gedarbt hat. Heute hieße es, daß wir hier in
Berlin es so weit bringen müßten, daß kein Christ in der christlichen
Gemeinde in Berlin darbt —, wobei wir natürlich nicht nur an den
nackten Hunger denken, sondern an alles, was ein Mensch zum richtigen
Leben braucht. Wenn wir zum Beispiel Kinder taufen (es ist ja in der
Kirche eine Diskussion, ob das überhaupt im Sinn des Neuen Testaments

ist, daß wir Säuglinge taufen), aber: wenn wir schon Säuglinge
taufen, dann sind wir gefangen, dann darf kein getauftes Kind in Berlin

364



darben und an Lieblosigkeit, an Wohnungsnot, an der Unzulänglichkeit
der Heime, an der Unterbringung in Obdachlosenslums verkommen.
Dann ist rasch klar: Wenn wir das erreicht hätten, daß kein getauftes
Kind darbt hier in Berlin, dann können wir natürlich nioht bei den
Getauften eine Grenze ziehen und sagen: die anderen gehen uns nichts an!,
sondern dann ginge es weiter zu den anderen, den Nioht-Getauften;
dann ginge es weiter über Berlin hinaus, dann kommen wir zu den
Millionen von darbenden Menschen in der heutigen Welt.

Was ist dann aber das Ergebnis des Ernstnehmens dieses schönen,
so erbaulichen Berichtes des Lukas von der Zeit der ersten Liebe? Die
ganze Sache wächst uns über den Kopf. Damals ging das ja noch, zuerst
in Jerusalem, dann in Korinth, in Saloniki, in Philippi haben sie es
erreicht in ihrem kleinen Kreis, daß keiner gedarbt hat, und das war ein
leuchtendes Zeichen der Auferstehungsbotschaft und die anderen haben
darauf gezeigt und gesagt: «Seht, wie haben sie einander so lieb: bei
denen darbt keiner!» Aber heute, wo unser Blick unvermeidlich auf die
millionenfache Not der ganzen Menschenwdlt geht, da wächst uns die
Sache über den Kopf, und das heißt nichts anderes als: Das Christsein
wächst uns heute über den Kopf. Von allen Seiten hagelt es da an
Aufgaben, und wir sehen unsere kleine Kraft und die verschwindenden
Mittel, auch unseren Eigennutz und die Fessel des Privateigentums, und
wissen nicht weiter. So ist es wohl zu verstehen, daß manche Christen
heute vorschlagen, man solle das Evangelium überhaupt anders
verstehen. Man solle es nicht so auf das Soziale beziehen, wie hier in diesem
Bericht, sondern man solle es ganz auf die Vertikale, wie man sagt,
beziehen, auf das Verhältnis zu Gott, auf die Gottesgemeinschaft, auf
den Trost der Sündenvergebung.

O ja! Ganz wichtig ist der Trost der Sündenvergebung. Gerade
dann, liebe Freunde, wenn wir an einem solchen Bericht merken: unsere
Sünden bestehen nicht nur in einigen gottwidrigen Gedanken und Taten,
sondern darüber hinaus in dem Eingeflochtensein in diese Todesordnung,

in dem Mitmachen an den öffentlichen Sünden, an einer ganzen
schrecklichen Ordnung der Gesellschaft, die in Wirklichkeit eine
Unordnung ist, in der von jeher die Besitzenden mit dem Schlachtruf: Das
gehört mir! das Ihrige verteidigen gegen die, die weniger oder nichts
haben. Da sind wir hineingebunden, da können wir nioht herauskommen,

keiner von uns, weil wir ja sorgen müssen für uns selbst, für unsere
Familie, für unser Alter. Wie könnte ein Mensch aus dieser fürchterlichen

öffentlichen Sündenordnung herauskommen? Wie könnte er, wenn
er das bedenkt, noch lachen und seinen Garten genießen oder heute
morgen seinen Kaffee zum Frühstück, wenn er weiß, daß dieser Kaffee
uns präsentiert wird zu einem erschwinglichen Preis durch eine Sohand-
politik unserer europäischen Regierungen zu Lasten der hungernden

365



Kaffee produzierenden Länder? Trost der Sündenvergebung in diesen
Sackgassen — das ist wahrhaft nötig. Aber Vergebung der Sünden heißt
ja doch nie, jetzt einfach weitermachen wie bisher. Auch bei den
einzelnen individuellen Fesseln, in denen wir Vergebung der Sünden brauchen,

ist diese Botschaft der Sündenvergebung immer gleichzeitig Trost
und Stachel. Stacheil, der sagt: Verlange nach der Freiheit, probiere es

mit der Freiheit, fang wenigstens an, es zu probieren mit der Freiheit,
mit dem Nicht-weiter-einfaoh-Mitmachen! Diesen Stachel, diese
Stachelfrage, was wir dazu tun könnten, daß das nicht einfach so weitergeht,

— die senkt ein solcher Bericht in unser Herz.
Dann kommt das zweite Ergebnis, wenn wir merken, wie uns das

Christsein über den Kopf wächst: nun doch nicht verzagt alle Viere
von uns strecken und sagen, da kommen wir nicht raus, sondern
mobilisiert durch die Vergebung der Sünden fangen wir an mit
Gegenbewegungen. Etwa unser Flaus und unseren Garten, wenn wir so glücklich

sind, einen zu haben, etwas zu öffnen für die, die miserabel wohnen.
Unseren Geldbeutel zu öffnen und tief hineinzugreifen, tiefer als bisher,
und uns etwas entbehren lassen zu Gunsten unserer Spenden für die
vielerlei Unternehmungen gegen das große Darben in der Welt, auch
zum Beispiel für «Brot für die Weilt», diese wichtige Aktion der christlichen

Gemeinde, die in Berlin in diesen letzten Tagen so böswillig und
verlogen angegriffen worden ist. Es fängt also an mit Caritas, aber es

hört nicht auf damit, sondern es geht weiter in die Arbeit an den
Ursachen des Darbens, das heißt in die Politik, in die Arbeit an besseren

Gesetzen, an besserer Verteilung, auch an Veränderung der
Machtverhältnisse und der Strukturen, die ein gemeinschaftliches Leben
hindern. In all das wird die Gemeinde Jesu hineinverflochten; denn es
ist nicht nur Christensache, wegen des Liebesgebots, sondern es ist Auf-
erstehungssache und also Gemeindesache, Sache der ganzen Gemeinde,
wie wir es hier bei Lukas lernen: nioht stehen lassen, daß Menschen
darben, die Verhältnisse vorantreiben auf das Ziel hin, daß keiner unter
uns darbt, weder an Nahrung und Kleidung und Wohnung noch an
Recht und an Freiheit und an Bildung, an all dem, worüber wir selber
froh sind, wenn wir es selbst haben.

In diesem Bericht steht natürlich noch eine ganze Menge anderes.
So hören wir, wie sie im Tempel beschäftigt waren, also im Gottesdienst

zusammenkamen. Wir hören, wie wichtig ihnen das Brotbrechen,
das Abendmahl geworden ist, wie sie ihre gemeinsamen Mahlzeiten mit
Jubel gehalten haben, wie sie vom Lob Gottes erfüllt waren. Das wäre
Stoff für viele Predigten, und es könnte midh einer fragen: Warum hast
du so einseitig diese Seite, diese kommunistische Seite an dem Bericht
hervorgehoben? Ich kann nur antworten: Ich war selbst erstaunt, als
ich mit diesem uns allen oder dem größten Teil von uns schon lebens-

366



lang bekannten Bericht mich für diese Predigt jetzt zu beschäftigen
hatte, zu sehen, wie einseitig der Bericht beherrscht wird von diesen
Worten: «Sie hatten alles gemein, es bekam jeder nach seinem Bedarf,
keiner unter ihnen darbte.» Das Gotteslob und das Gemeinsam-Haben,
die Tischgemeinschaft beim Abendmahl und die Gütergemeinschaft, die
Vertikale und die Horizontale, das ist dort, in der rechten Gemeinde
der Auferstehung, e i n Lebensvollzug. Und die Horizontale ist die
Manifestation dessen, was verborgen in der Vertikalen geschieht; die
Horizontale ist der Test auf die Echtheit der Vertikailen. Das Verhältnis

zu den Menschen ist der Test auf die Echtheit des Gottesverhältnisses.

Es ist eine Freiheit: die Freiheit des Jubels zu Gott hin und
die Freiheit zu den Mitmenschen hin, die Freiheit, nicht mehr zu sagen:
«Das gehört mir.» Weil wir solche Freiheit versprochen bekommen,
weil wir dadurch eher unsere Unfreiheit sehen, aber weil unser Verlangen

doch entsteht nach einer brüderlichen Familie, in der das Unsrige
allien gehört, und in der keiner darbt, und in der wir für die Andern da
sein können in einem sinnvollen Leben, —

darum bitten wir dich, Herr: Führe uns in dieses reale, praktische
Auferstehungsleben hinein, zerbrich die Fesseln und befreie uns zu
neuem Leben! Helmut Gollwitzer

In: Helmut Gollwitzer: Vortrupp des Lebens. 1975. Chr. Kaiser Verlag
(siehe Buchbesprechung)

Zwischen Spannung und Entspannung
Das Verhältnis zwischen Ost und West steht im Zeichen sowohl der
Spannung, der Konfrontation, als auch der Entspannung, der Kooperation,

je nachdem, ob wir es unter geistigem bzw. ideologischem oder
unter politischem und wirtschaftlichem Aspekt betrachten. In dieser
letzteren, nämlich in politisdher und wirtschaftlicher Beziehung, spricht
der Osten gemäß seiner Sprachregelung von «friedlicher Koexistenz».
Hierzu war es gekommen, ja mußte es kommen, infolge des zwischen
den Supermächten — den USA und der UdSSR — eingetretenen
atomaren Patts, des Gleichgewichts des Schreckens.

In ideologischer Hinsicht besteht der Gegensatz zwischen Ost und
West, zwischen Kommunismus Sozialismus bolschewistischer
Prägung) und Kapitalismus — man kann auch sagen: zwischen Sowjetismus
und Amerikanismus — uneingechränkt weiter. Diebezügilich berichtete
die «Welt» am 30. Juni 1975 aus Moskau unter der Überschrift «Für
Moskau gibt es keine ideologische Entspannung» wie folgt:

367


	Kirche ist Kommune

