Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 69 (1975)

Heft: 12

Artikel: Kirche ist Kommune

Autor: Gollwitzer, Helmut

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-142514

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-142514
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Kirche 1st Kommune

Die Menge der Glaubenden aber war ein Herz und eine Seele, und keiner von
ihnen sagte von irgend etwas, was ihm gehorte: 'Das gehort mir!’, sondern es
war ihnen alles gemein, und mit groBer Dynamik bezeugten die Apostel die
Auferstehung des ‘Herrn Jesu, GroBe Gnade lag auf ihnen allen. Keiner unter
ihnen darbte, denn alle, die Besitzer von Grundstiicken oder H&ausern waren,
verkauften sie und legten sie zu FliBen der Apostel. Es wurde aber jedem zu-
geteilt nach seinem Bedarf, Apostelgeschichte 4, 32-35; ferner 2, 44-47.

So war es am Anfang, sagt Lukas. Die Gelehrten zweifeln, ob es am
Anfang wirklich so ideal war. Die Gelehrten zweifeln bekanntlich an
allem, dag gehort zum Beruf als Wissenschafter, also zweifeln wir auch
hier und debattieren tiber die Frage, ob Lukas hier nicht ein biBchen
idealisiert habe. Vielleicht war am Anfang manches nicht so ideal, wie
er’s beschreibt. Nun iiberlassen wir die Frage, wie weit es historisch
genau so oder nicht war, den Historikern, von denen doch viele ver-
muten, daB3 wenigstens ein historischer Grund fiir diese Erzdhlung des
Lukas da war, und fragen, was Lukas sachlich hat sagen wollen. Denn
wenn er etwas idealisiert, so hat er ja der Kirche seiner Zeit, Jahrzehnte
spiter, in der es eben schon nicht mehr so ideal war, ein Vorbild vor-
halten und ihr zeigen wollen, was eine Gemeinde des Auferstandenen
eigentlich ist, eine Gemeinde des neuen Lebens. Darum tun wir sehr
gut, diesen Bericht ganz unabgeschwécht zu horen. Dann aber sagt er
deutlich und klar: Christentum ist Kommunismus; Kirche ist Kom-
mune, Kirche ist Giitergemeinschaft; Auferstehung, neues Leben heil3t
Aufhebung des Privateigentums, Das war die «Dynamik», mit der die
Apostel die Auferstehung Jesu Christi verkiindigt haben: daf die Fesseln
des Privateigentums gesprengt worden sind. «Mit groBler Kraft», so
ubersetzt Luther, «verkiindigten die Apostel die Auferstehung des Herrn
Jesu». Sie haben keine Beweise vorgelegt, dafl3 der Herr Jesus auferstan-
den ist. Der einzige Beweis, den sie vorfithren konnten und wollten. war
der Geist der Auferstehung, der in den Menschen, die diese Botschaft
trifft, die Fesseln sprengt und also gerade — das wird hervorgehoben —
die Fessel des Privateigentums.

Das Wort Privat kommt vom lateinichen Wort privatio, das heif3t
nichts anderes als Beraubung. Das Private ist das, was man anderen
raubt, anderen vorenthilt. Im 18. Jahrhundert hat der franzosische Phi-
losoph Jean Jacques Rousseau die berithmten Worte geschrieben: «Der
erste Mensch, der ein Stiick Feld einziunte und zu den anderen sagte:
‘Das gehort mir’, und der Leute fand, die einfiltig genug waren, ihm
zu glauben, der war der erste, wahre Begriinder der biirgerlichen Gesell-
schaft. Wieviele Verbrechen wieviele Kriege, wieviel Morde, wieviel
Elend hitte der dem Menschengeschlecht erspart, der den Zaun ein-

362



gerissen, den Graben ausgefiillt und zu seinen Mitmenschen gesagt
hitte: "Hort nicht auf diesen Betriiger! Ihr seid verloren, wenn ihr ver-
geBt, daB die Friichte allen und das Land niemandem gehort’.»

Darum besagt der Bericht des Lukas: Die Auferstehung Jesu be-
endet diese verhdngnisvolle Periode der Menschheitsgeschichte, in der
Menschen sagen: «Das gehort mir» und das, wag sie besitzen, den an-
deren vorenthalten. Jetzt ist zu Ende diese schreckliche Periode, in der
die Besitzenden zih verteidigen, was sie haben, und heute Millionen-
Heere mit den furchtbarsten Waffen dastehen zur Verteidigung der Ord-
nung des Privateigentums. Das ist jetzt zu Ende. Die Auferstehung sagt:
das ist eine Todesordnung. Denn dag ist doch deutlich: wenn die Dy-
namik der Aufertehung und diese Giitergemeinschaft in der Gemeinde
zusammengehoren, dann gehort auch auf der anderen Seite der Tod
und das Privateigentum zusammen, und die Auferstehung steht in einem
Gegensatz wie zum Tode, so zum Privateigentum.

Wir alle sind an der Ordnung des Privateigentums beteiligt, und
wir alle sagen: «Das gehort mir und nicht dir», und wir alle sichern
uns mit Privateigentum unser Leben und den Genuf3 der Giiter dieser
Erde. Wir miissen jetzt zur Kenntnis nehmen, daf3 die Auferstehung
sagt: das ist eine Todesordnung. Thr werdet sterben von dem, wovon
ihr euch das Leben versprecht, Diese Periode ist jetzt zu Ende. Jetzt be-
ginnt eine neue Menschheit: eine Menschheit, die zusammenlebt wie
eine Familie. So lebt als Anfang einer neuen Menschheit diese Gemeinde
zusammen. Das wire doch éine unertrigliche Atmosphére in einer Fa-
milie, wo die Einen am Tische sich den Bauch vollschlagen und die
Anderen in der Ecke vor Hunger krepieren. Eine intakte Familie, in
der man sich wohlfiihlt, ist eine Familie, in der alle fiir einander ein-
stehen, in der allen alles gehort, in der jeder zugeteilt bekommt, wie es
hier hei3t: «nach seinem Bedarfy. So real, so diesseitig, so materiali-
stisch und so revolutionir, so umwilzend ist die Botschaft von der Auf-
erstehung. Das meint sie mit der Befreiung, die sie bringt: nicht nur,
aber auch Befreiung vom Banne des Privateigentums, unter dem wir
alle stehen.

Miissen wir nicht, wenn dieser Bericht auf uns wirkt als Aufdek-
kung der Wahrheit, in der wir selbst leben, dann eingestehen: «So tief
bin ich nicht befreit.» Es gibt einen alten pietistischen Spruch, einen
guten Spruch, der lautet: Es ist einer erst dann wirklich bekehrt, wenn
er bis in seinen Geldbeutel bekehrt ist. Der den Spruch verfaBt hat, hat
vielleicht nur daran gedacht, dafl wir unseren Geldbeutel etwas leichter
ziicken und etwas tiefer hineingreifen, wenn es darum geht, zu spenden
fiir irgendeine Not. Aber die Bekehrung, die Umkehr geht noch viel
tiefer. Wer spendet, ist ja immer noch ein Besitzer. Die Fessel des Privat-
eigentums gehort zu unseren liebsten Fesseln, die wir hartnédckig ver-

363



teidigen gegen den neuen Gelist der Auferstehung. So tief sind wir noch
nicht bekehrt und befreit. Eben darum meine ich, es sei gut, wenn wir
von diesem Text nicht das Geringste abschwichen. Liest man die Kom-
mentare der neutestamentlichen Forscher, dann heben einige seine Ten-
denz klar heraus, andere schleifen sie ab. Man kann manches sagen, um
die Sache abzuschleifen, zum Beispiel: Es hat sich fiir die Urgemeinde
in Jerusalem ganz schlecht ausgezahlt, wag sie da gemacht hat. Die iiber-
stirzte Verteilung des bi3chen Vermogens, das in ihr vorhanden war,
hat dazu gefiihrt, daf} sie schlieBlich tiberhaupt nichts mehr hatten.
Dann hieflen sie in der ganzen damaligen Christenheit die « Armen von
Jerusalemy», und man mubBte eine Kollekte zu ihrer Unterstiitzung ver-
anstalten. Nun gut, wiirde Lukas dazu sagen, vielleicht haben sie es
damals in der Begeisterung nicht sehr schlau gemacht, dann macht ihr
es halt besser, effektiver! Denkt euch einen Kommunismus aus, an dem
man nicht arm wird, sondern durch den wirklich allen Menschen ge-
holfen wird! Zur Begeisterung muf3 eben auch etwas Verstand hinzu-
kommen. — Oder: andere Kommentare sagen — und wir wahrschein-
lich auch: Ja, das war ein freiwilliger Kommunismus, ein Liebes-Kom-
munismus, nicht so ein scheullicher Zwangs-Kommunismus wie da
driiben im Osten! Gut, richtig, sagt Lukas, also mal her mit eurer Frei-
willigkeit! Wo bleibt denn euer Liebes-Kommunismus? Vielleicht ist es
zu diesem Zwangs-Kommunismus da driiben gekommen, weil die hun-
gernden Menschen zweitausend Jahre lang vergeblich auf den Liebes-
Kommunismus der Christen gewartet haben! — Oder, ein anderer kann
sagen: Lieber Gollwitzer, es geht hier doch gar nicht um die Beseitigung
der Wirtschaftsordnung des Privateigentums, es geht um die innere
Freiheit vom Besitz. Richtig, sagt Lukas: die damals haben vermutlich
auch, so meinen die Historiker, Rechtstitel zur Verfiigungsgewalt iiber
thr Eigentum behalten. Aber sic haben, was ihnen gehorte, so welit wie
es notig war, der Gemeinde zur Verfligung gestellt mit dem einen Ziel,
wie es hier heif3t: «daB keiner unter ihnen darbte». [hr konnt also euer
Privateigentum als Rechtstitel ruhig behalten, aber nun mal her mit
dem, was euch gehort, mit dem einen Ziel, daf3 keiner unter uns darbt!

Damalg in Jerusalem, in dem schrecklichen wirtschaftlichen Elend
des damaligen Palidstina, war schon viel geschehen, wenn in der Chri-
stengemeinde keiner mehr gedarbt hat. Heute hieBe es, dafl wir hier in
Berlin es so weit bringen miiflten, dafl kein Christ in der christlichen
Gemeinde in Berlin darbt —, wobei wir natiirlich nicht nur an den
nackten Hunger denken, sondern an alles, was ein Mensch zum richtigen
Leben braucht. Wenn wir zum Beispiel Kinder taufen (es ist ja in der
Kirche eine Diskussion, ob das iiberhaupt im Sinn des Neuen Testa-
ments ist, daB} wir Sduglinge taufen), aber: wenn wir schon Sduglinge
taufen, dann sind wir gefangen, dann darf kein getauftes Kind in Berlin

364



darben und an Lieblosigkeit, an Wohnungsnot, an der Unzulidnglichkeit
der Heime, an der Unterbringung in Obdachlosenslums verkommen.
Dann ist rasch klar: Wenn wir das erreicht hitten, dafl kein getauftes
Kind darbt hier in Berlin, dann kOonnen wir natiirlich nicht bei den Ge-
tauften eine Grenze zichen und sagen: die anderen gehen uns nichts an!,
sondern dann ginge es weiter zu den anderen, den Nicht-Getauften;
dann ginge es weiter iiber Berlin hinaus, dann kommen wir zu den Mil-
lionen von darbenden Menschen in der heutigen Weilt.

Was ist dann aber das Ergebnis des Ernstnehmens dieses schonen,
so erbaulichen Berichtes des Lukas von der Zeit der ersten Liebe? Die
ganze Sache wichst uns iiber den Kopf. Damals ging das ja noch, zuerst
in Jerusalem, dann in Korinth, in Saloniki, in Philippi haben sie es er-
reicht in threm kleinen Krelis, dafl keiner gedarbt hat, und das war ein
leuchtendes Zeichen der Auferstehungsbotschaft und die anderen haben
darauf gezeigt und gesagt: «Seht, wie haben sie einander so lieb: bei
denen darbt keiner!» Aber heute, wo unser Blick unvermeidlich auf die
millionenfache Not der ganzen Menschenwelt geht, da wichst uns die
Sache tiber den Kopf, und das heifit nichts anderes als: Das Christsein
wichst uns heute iiber den Kopf. Von allen Seiten hagelt es da an Auf-
gaben, und wir sehen unsere kleine Kraft und die verschwindenden
Mittel, auch unseren Eigennutz und die Fessel des Privateigentums, und
wissen nicht weiter. So ist es wohl zu verstehen, daB manche Christen
heute vorschlagen, man solle das Evangelium iiberhaupt anders ver-
stehen. Man solle es nicht so auf das Soziale beziehen, wie hier in diesem
Bericht, sondern man solle es ganz auf die Vertikale, wie man sagt,
beziehen, auf das Verhiltnis zu Gott, auf die Gottesgemeinschaft, auf
den Trost der Siindenvergebung.

O ja! Ganz wichtig ist der Trost der Siindenvergebung. Gerade
dann, liebe Freunde, wenn wir an einem solchen Bericht merken: unsere
Siinden bestehen nicht nur in einigen gottwidrigen Gedanken und Taten,
sondern dariiber hinaus in dem Eingeflochtensein in diese Todesord-
nung, in dem Mitmachen an den offentlichen Siinden, an einer ganzen
schrecklichen Ordnung der Gesellschaft, die in Wirklichkeit eine Un-
ordnung ist, in der von jeher die Besitzenden mit dem Schlachtruf: Das
gehort mir! das Thrige verteidigen gegen die, die weniger oder nichts
haben, Da sind wir hineingebunden, da konnen wir nicht herauskom-
men, keiner von uns, weil wir ja sorgen miissen fiir uns selbst, fiir unsere
Familie, fiir unser Alter. Wie konnte ein Mensch aus dieser fiirchterli-
chen offentlichen Siindenordnung herauskommen? Wie konnte er, wenn
er das bedenkt, noch lachen und seinen Garten genieflen oder heute
morgen seinen Kaffee zum Friihstiick, wenn er weil3, daB dieser Kaffee
uns présentiert wird zu einem erschwinglichen Preis durch eine Schand-
politik unserer europiischen Regierungen zu Lasten der hungernden

365



Kaffee produzierenden Léander? Trost der Siindenvergebung in diesen
Sackgassen — das ist wahrhaft notig. Aber Vergebung der Siinden heif3t
ja doch nie, jetzt einfach weitermachen wie bisher. Auch bei den ein-
zelnen individuellen Fesseln, in denen wir Vergebung der Siinden brau-
chen, ist diese Botschaft der Siindenvergebung immer gleichzeitig Trost
und Stachel. Stachel, der sagt: Verlange nach der Freiheit, probiere es
mit der Freiheit, fang wenigstens an, es zu probieren mit der Freiheit,
mit dem Nicht-weiter-einfach-Mitmachen! Diesen Stachel, diese Sta-
chelfrage, was wir dazu tun konnten, daf3 das nicht einfach so weiter-
geht, — die senkt ein solcher Bericht in unser Herz.

Dann kommt das zweite Ergebnis, wenn wir merken, wie uns das
Christsein iiber den Kopf wichst: nun doch nicht verzagt alle Viere
von uns strecken und sagen, da kommen wir nicht raus, sondern mo-
bilisiert durch die Vergebung der Siinden fangen wir an mit Gegen-
bewegungen. Etwa unser Haus und unseren Garten, wenn wir so gliick-
lich sind, einen zu haben, etwas zu Offnen fiir die, die miserabel wohnen.
Unseren Geldbeutel zu 6ffnen und tief hineinzugreifen, tiefer als bisher,
und uns etwas entbehren lassen zu Gunsten unserer Spenden fiir die
vielerlei Unternehmungen gegen das grofle Darben in der Welt, auch
zum Beispiel fiir «Brot fiir die Welt», diese wichtige Aktion der christ-
lichen Gemeinde, die in Berlin in diesen letzten Tagen so boswillig und
verlogen angegriffen worden ist. Es fangt also an mit Caritas, aber es
hort nicht auf damit, sondern es geht weiter in die Arbeit an den Ur-
sachen des Darbens, das heiBt in die Politik, in die Arbeit an besseren
Gesetzen, an besserer Verteilung, auch an Verdnderung der Macht-
verhdltnisse und der Strukturen, die ein gemeinschaftliches Leben hin-
dern. In all das wird die Gemeinde Jesu hineinverflochten; denn es
ist nicht nur Christensache, wegen des Liebesgebots, sondern es ist Auf-
erstehungssache und also Gemeindesache, Sache der ganzen Gemeinde,
wie wir es hier bei Lukas lernen: nicht stehen lassen, dal Menschen
darben, die Verhiltnisse vorantreiben auf das Ziel hin, da3 keiner unter
uns darbt, weder an Nahrung und Kleidung und Wohnung noch an
Recht und an Freiheit und an Bildung, an all dem, woriiber wir selber
froh sind, wenn wir es selbst haben.

In diesem Bericht steht natiirlich noch eine ganze Menge anderes.
So horen wir, wie sie im Tempel beschiftigt waren, also im Gottes-
dienst zusammenkamen. Wir horen, wie wichtig ihnen das Brotbrechen,
das Abendmahl geworden ist, wie sie ihre gemeinsamen Mahlzeiten mit
Jubel gehalten haben, wie sie vom Lob Gottes erfiillt waren. Das wire
Stoff fiir viele Predigten, und es konnte mich einer fragen: Warum hast
du so einseitig diese Seite, diese kommunistische Seite an dem Bericht
hervorgehoben? Ich kann nur antworten: Ich war selbst erstaunt, als
ich mit diesem uns allen oder dem groBten Teil von uns schon lebens-

366



lang bekannten Bericht mich fiir diese Predigt jetzt zu beschiftigen
hatte, zu sehen, wie einseitig der Bericht beherrscht wird von diesen
Worten: «Sie hatten alles gemein, es bekam jeder nach seinem Bedarf,
keiner unter ihnen darbte.» Das Gotteslob und das Gemeinsam-Haben,
die Tischgemeinschaft beim Abendmahl und die Giitergemeinschaft, die
Vertikale und die Horizontale, das ist dort, in der rechten Gemeinde
der Auferstehung, ein Lebensvollzug. Und die Horizontale ist die
Manifestation dessen, was verborgen in der Vertikalen geschieht; die
Horizontale ist der Test auf die Echtheit der Vertikalen Das Verhailt-
nis zu den Menschen ist der Test auf die Echtheit des Gottesverhélt-
nisses. Es ist eine Freiheit: die Freiheit des Jubels zu Gott hin und
die Freiheit zu den Mitmenschen hin, die Freiheit, nicht mehr zu sagen:
«Das gehort mir.» Weil wir solche Freiheit versprochen bekommen,
weil wir dadurch eher unsere Unfreiheit sehen, aber weil unser Verlan-
gen doch entsteht nach einer briiderlichen Familie, in der das Unsrige
allen gehort, und in der kemner darbt, und in der wir fiir die Andern da
sein konnen in einem sinnvollen Leben, —
darum bitten wir dich, Herr: Fithre uns in dieses reale, praktische
Auferstehungsleben hinein, zerbrich die Fesseln und befreie uns zu
neuem Leben! Helmut Gollwitzer
In: Helmut Gollwitzer: Vortrupp des Lebens. 1975. Chr. Kaiser Verlag
(siehe Buchbesprechung)

Zwischen Spannung und Entspannung

Das Verhiltnis zwischen Ost und West steht im Zeichen sowohl der
Spannung, der Konfrontation, als auch der Entspannung, der Koopera-
tion, je nachdem, ob wir es unter geistigem bzw. ideologischem oder
unter politischem und wirtschaftlichem Aspekt betrachten. In dieser
letzteren, ndmlich in politischer und wirtschaftlicher Beziehung, spricht
der Osten geméB seiner Sprachregelung von «friedlicher Koexistenzy.
Hierzu war es gekommen, ja muBte es kommen, infolge des zwischen
den Supermidchten — den USA und der UdSSR — eingetretenen ato-
maren Patts, des Gleichgewichts des Schreckens.

In ideologischer Hinsicht besteht der Gegensatz zwischen Ost und
West, zwischen Kommunismus (= Sozialismus bolschewistischer Pri-
gung) und Kapitalismus — man kann auch sagen: zwischen Sowjetismus
und Amerikanismus — uneingechrinkt weiter. Diebeziiglich berichtete
die «Welt» am 30. Juni 1975 aus Moskau unter der Uberschrift «Fiir
Moskau gibt es keine ideologische Entspannung» wie folgt:

367



	Kirche ist Kommune

