
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 69 (1975)

Heft: 7-8

Artikel: Der Anbruch des Neuen (Lukas 17, 18-23)

Autor: Traxel, Gerhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-142475

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-142475
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Anbruch des Neuen
Lukas 17, 18—23

Erfreulich, hoffnungsvoll und schön ist die Sache Jesu heute, liebe
Gemeinde. Es bleibt nicht alles so, wie es ist; da gesehenen Dinge, die
uns und die Welt verwandeln. Man kann auch erzählen und berichten
davon, und suchende, fragende Menschen kommen dann von selbst
näher und interessieren sich. Man muß ihnen gar nicht nachlaufen.
Weil Neues und Hoffnungsvolles geschieht, weil Blinde heute sehend
werden, Lähme gehen, Unreine wieder rein und gesellschaftsfähig werden

und Tote lebendig. Unerhörte Dinge geschehen unter Uns.
Staunend hören Sie meine Worte, liebe Mitchristen. Ja, schön wär's

wohl, denken Sie einen Moment, aber dann mischt sich ein Zweifel in
die positive Empfindung. Gewiß, wir sind Christen; aber damit haben
wir uns doch schon abgefunden, daß es nicht so ist, wie ich sage.
Passieren tut doch eigentlich nichts, oder? Ja, muß man nicht gerade
deswegen glauben, weil doch nichts Neues zu sehen ist; steht nicht der
reine Glaube gegen allen Augenschein? Wie gesagt, wir haben uns
damit abgefunden und vielleicht aus der Not eine Tugend gemacht.
Aber Recht bekommen wir darin nicht. Die Sache Jesu auf Erden läuft
dooh anders herum. Glaube ist kein Lückenbüßer für fehlendes Wirken
Gottes unter uns. Kein Zweifel, daß etwas geschieht auf Erden, etwas
Schönes, Hoffnungsvolles, Lebendiges und nicht unsichtbar, sondern
durchaus sichtbar. Wir können es sehen wie die Freunde Johannes des
Täufers. Und erst während und indem wir es sehen, stellt sich die
Glaubensfrage an uns. Denn das Neue, das immer noch von Gott her
geschieht, das geschieht auf menschliche Weise, von Menschen unter
Menschen. Und darum kann man trotz allem Hoffnungsvollen und
Schönen, das passiert, immer sagen: «Das ist mir zu menschlich, das
kann ich mir auch rein menschlich erklären»; und schon haben wir uns
so wieder den Blick verstellt für das, was sich unter uns ereignet. Das
ist doch das Eigentümliche an dieser Jesus-Geschichte aus dem
Evangelium: die Freunde des Johannes haben so viel bei Jesus gesehen; er
selbst zählt es ihnen noch einmal auf, und am Schluß dieser stattlichen
Aufzählung von Geschehnissen der seltsame Satz: «Selig ist, wer nicht
Anstoß nimmt an mir». Anstoß nehmen kann man offenbar trotz allem,
so wie die Bürger in Jesu Vaterstadt Nazareth. «Gewiß», dachten sie,
«da geschieht Unerhörtes»; doch im nächsten Moment wurde ihnen
wieder bewußt: «Das ist schließlich nur der Sohn von Joseph, dem
Zimmermann. Der soll die Welt verwandeln?», schon ist ihr Blick
wieder verbaut für das Neue, das passiert. Für Jesus steht offenbar das
Glauben an einem andern Ort als in unserer landläufigen Vorstellung.

209



Man muß nicht glauben, weil ja nichts passiert und weil es ja nichts
Göttliches zu sehen gibt — sozusagen als Ersatz. Beim Glauben geht
es wohl eher darum, auch Ja zu sagen zu dem, was geschieht, und sich
nicht an seiner menschlichen Art und Weise zu ärgern. Jetzt werden
wir ungeduldig und fragen: Ja, was geschieht denn überhaupt von
Gott her bei uns, in unserer Welt heute, und wo geschieht etwas?

Nun, gewiß werden heute auch Blinde geheilt, kein Zweifel. Auf
der ganzen Wellt wächst die Zahl der Menschen die mit einem neuen,
klaren Blick den Verblendungszusammenhang durchstoßen, als sei das
Elend der Armen ein über sie verhängtes Schicksal und die Folge ihrer
Faulheit und als sei die Unterdrückung der Ärmsten, wie etwa in Chile,
gerechtfertigt wegen der sogenannten Freiheit; man trifft Menschen
aus allen Schichten, deren Blick, geschärft durch das Evangelium, die
Unterdrückungsstrukturen erkennt sowie unsere Interessen, diese mit
allen möglichen eigennützigen Argumenten zu verschleiern. Solche
Leute seihen, wie Heinrich Böll schreibt, daß 800 Millionen Christen
die Welt verwandeln könnten und fangen an, als kleine Minderheit
andere Blinde zu heilen. Von ihnen sagt Helder Cämara, einer der
großen Blindenheiler unserer Zeit: «Wohin ich immer reise, bin ich
glücklich zu entdecken — in allen Ländern, allen Rassen, allen Sprachen,

allen Religionen, in allen Menschengruppen — Minderheiten,
die ganz aufrichtig sich engagierein wollen für mehr Gerechtigkeit und
Einigkeit in der Welt. Keine Menschenmacht kann zunichte machen,
was diese Minderheiten bewegt. Nur der Geist gibt ihnen Hoffnung».
Wahrscheinlich haben wir selbst auch schon einmal, veranlaßt duroh
das Zeugnis engagierter Christen wie Cämara, einen solchen Durchblick
getan auf die Hintergründe des Elends, sind einen Moment lang im

unserem Herzen selbst eine solche Minderheit geworden, und die Blindheit

fiel von unseren Augen. Aber dann haben wir uns schnell gesagt,
oder es uns vielleicht auch vom «Trumpf-Buur» sagen lassen, das alles
sei doch nur linke Ideologie, die böse, irrige Meinung einiger
Wirrköpfe. Abgesehen vom Osten sei unsere Welt im großen und ganzen
schon in Ordnung. Und die Blindenheilung aus dem Geist des
Evangeliums ist zunichte gemacht; wir haben sie uns als Subversion erklären
können, und so wird die Minderheit derer, die für Gerechtigkeit kämpfen,

auf uns also nicht zählen können. — Es geschieht immer etwas
Neues, Befreiendes unter uns, aber es tut nie so eindeutig göttlich,
daß wir es nicht in unser altes Koordinaten-System einpassen und
damit abtöten könnten. Sie konnten auch Christus töten, auch ihn einen
Teufelsdiener nennen, trotz allem Neuen, das um ihn her geschah. In
Sowjetrußland werden in diesen Jahren viele Blinde geheilt. Wir hören
immer wieder davon in den Untergrundberichten, die zu uns in den
Westen dringen. Unter den jungen Leute, die doch nie einen Religions-

210



Unterricht erhielten, wachsen die Sehnsucht und die Frage nach einem
Leben aus Gott. Einige von uns haben gehört, wie Bischof Serafim
erzählte von einem Gymnasialprofessor in Kiew. Dieser Mann hatte
eines Tages vor seinen Schülern bekannt, daß er selber zutiefst gläubig
sei, und obwohl man ihn für Jahre im Gefängnis isoliert hatte, sind
seine Wohnung und die der Schule gegenüberliegende Kathedrale von
Kiew heute Treffpunkt der erwachten, sehend gewordenen Jugend.
Gegen alle Erwartung wird hier der Verblendungszusammenhang des
atheistischen Materialismus durchbrochen; aber dann finden wir
vielleicht, wenn wir davon hören, die psychologische Erklärung, daß
solches Verhalten doch nur eine Form jugendlicher Auflehnung gegen
das jeweilige Establishment sei, dort einfach anders herum als bei uns,
und schon gehen wir zur Tagesordnung über und wissen, daß doch
nichts Neues in unserer Welt geschieht.

Vielleicht haben Sie es in Ihrem eigenen Leben auch schon erlebt,
daß einmal im Gespräch mit einem andern Menschen oder in einer
Predigt, Ihnen die Augen aufgingen für eine andere Dimension des
Daseins, für das Geheimnis Gottes, oder in einem stillen Moment haben
Sie das erfahren. Aber dann hat man sich gesagt: Das war damals
doch nur die Meinung von Herrn X, oder es war nur Gefühl; wer sagt
mir, daß es nicht eine Illusion ist, dieses Andere, Tragende? Und schon
ist das Neue, das wir einmal erfahren haben, wieder abgetötet. Oder
wir haben die Kirche erlebt, die Kirche einmal wirklich erlebt in dem,
was sie von Christus her ist: ein Stück neue Welt, ein wirkliches
Miteinander von Menschen, im Lobpreis und im Aufgeschlossensein
füreinander, etwa wie mir kürzlich jemand von außerhalb Witikons sagte,
hier in der Christnacht habe er eine ungewohnte Erfahrung von
Aufgenommensein und Auf-den-Andern-Zugehen-dürfein gemacht. Eine
solche Erfahrung von Kirche kann von uns wieder erledigt werden,
wenn wir sagen: nun, das haben die Verantwortlichen eben geschickt
gemacht, eine gelungene Veranstaltung im Kalender, und damit hat
sich die Sache. So bringen wir klugen Leute uns wieder um die
Geschenke, die der Heilige Geist austeilt.

Afrikaner und Asiaten, die zu uns kommen, halten uns einen
Spiegel vor, in dem wir uns als Leute erkennen, die mit ihrem geübten
Intellekt wieder erledigen, was ihnen von Gott her widerfährt Nicht,
daß man intellektuelle Deutungen und Erklärungen ausschalten müßte;
aber nicht selten decken wir mit ihnen die neuen Erfahrungen einfach
zu. Liebe Freunde! Daß Lahme gehen und Aussätzige wieder rein
werden, erleben wir auch. Ich habe verschiedentlich Menschen kennengelernt,

die — von außen gesehen — keine Kraft und Möglichkeit mehr
hatten, noch große Schritte im Leben zu machen: Schwerkranke und
Bebinderte etwa, Leute, die mehr Mut ausstrahlten als viele Geschäf-

211



tige, denen nichts fehlte. In ihnen lebte die große Hoffnung Jesu Christi,
die vor nichts kapituliert, nicht einmal vor dem Tod. Und ich muß von
mir zugäben: oft habe idh mich nicht von ihnen anstecken lassen zu
eigenem Lebensmut, sondern bin aus der scheinbar objektiven Distanz
an sie herangetreten und habe mir gesagt: wofür ihr Mut, ihre
Hoffnung? Es hat ja wohl keinen Zweck; aber sie selbst, diese «Lahmen»
im übertragenen Sinn, haben nooh wirkliche Schritte getan, und ich mit
meiner scheinbar überlegenen Beurteilung von außen bin stehengeblieben.

— Wie Aussätzige rein und gesellschaftsfähig wurden, habe ich
hierzulande erfahren, als in einer Nacht vor Pfingsten in eliner Kirche
voller Menschen Fremdarbeiter-Familien und Schweizer aus demselben
Becher tranken und jene Fremden voll akzeptiert waren. Das war ein
Pfingsten heute, an welchem der Geist Gottes die Werke Jesu weiter
geschehen läßt.

Aber man kann immer noch nach solch einer Pfingsterfahrung
sagen, das sei doch nur ein Tropfen auf den heißen Stein gewesen,
diese eine Nacht, nur ein Symbol, und darum selbst wieder zu dem
alten Alltag übergehen, wo jene Fremden wieder wie Aussätzige für
sich bleiben. So leugnet man mit seinem eigenen Leben die neue
Erfahrung und erstickt sie.

Das größte ist gewiß, daß die Toten auferstehen, liebe Gemeinde,
also das, was uns an Jesus selbst demonstriert worden ist — aber gewiß
nicht nur an Jesus. Mit Goethe müssen wir von seinen Mitarbeitern
sagen: «Sie sind selber auferstanden» — aus Mutlosigkeit, Lebensangst,
Resignation sind sie auferstanden und haben die damalige Welt mit
dem Feuer des Heiligen Geistes entzündet. Auch unsere Toten leben.
Wir wissen etwas davon, wenn wir nur anerkennen, daß in ihrem Leben
Gottes Geist der Liebe und der Hoffnung am Werk war. Dann können
wir auch anerkennen, daß dieser Geist der Auferstehung sein Werk
nicht im Nichts verschwinden läßt. Wie mancher Abschied von elinem
verstorbeinen Mitmenschen, der aus Gottes Kraft lebte, könnte uns Mut
geben, selbst aufzustehen aus Kleinlichkeit, Egoismus und Angst? Im
Vertrauen, daß derselbe Heilige Geist, der unsere Toten im Leben
besedte und sie im Tode bewahrt, auch unser Leben heute vorantreibt
und auch uns durch den Tod reißt! Dann stehen wir jetzt schon auf
aus dem Grab der Angst und des Kleinmuts.

Aber wir können so tun, als sei die eine Erfahrung des Geistes
Gottes im Leben nur Illusion, und das andere, der Tod, die einzige
Realität. Obwohl das nicht stimmt, wir können so tun und uns damit
selber begraben.

Liebe Gemeinde! Das Neue beginnt auf Erden, kein Zweifel, es

lebt unter uns. Dann Gottes Geist führt Jesu Sache weiter. Mit den
Worten des katholischen Pfarrers an der Erlöserkkche in Zürich: als

212



«mutiges Leben, mitunter ungewohntes Leben. Heutzutage kritisches
Leben. Engagiertes, so Vielen Einflüssen und Umständen gegenüber
überlegenes Leben. Leben als Gegenteil von Verleben, Leben als
Gestalten, Mitgestalten einer Welt. Leben als Entfaltung, Leben als
Vollendung in der Ewigkeit Gottes.»

Liebe Freunde! Das alles geschieht, wo wir sind. Nur glücklich ist,
wer sich dann nicht ärgert an der menschlichen Art seines Geschehens.

Gerhard Traxel
Predigt gehalten am 8. Juni 1975

Reisebericht über

Tanzanien, Moçambique, Rhodesien und
Südafrika

(April/Mai 1975)

Tanzanien

Während unseres Aufenthaltes in Moçambiqe im vergangenen Oktober
stellten sich viele die Frage nach einem ihrem Lande entsprechenden
humanistischen Sozialismus. Das Vorbild des Ujamaa Tanzaniens bot
sich an, und wh beschlossen, dieses Modell eines afrikanichen Sozialismus

in der Praxis kennenzulernen. Ein höherer Regierungsbeamter,
aktiver evangelischer Christ, der selbst vom Lande stammt und mehrere
Jahre in der Ujamaa-Bewegung gearbeitet hat, half uns aus eigener
Erfahrung und durch Vermittlung von Kontakten Einsicht in die
Situation zu gewinnen. Tanzanien (ehemals deutsche Kolonie Tanganyka,
dann britisches Mandat, seit 1962 unabhängig) folgte im ersten
Fünfjahresplan dem traditionellen, westlich4:apitalistischen Entwicklüngs-
modell. Es erwies sich, daß dieses lediglich zur Bereicherung einer
schmalen Bevölkerungsschicht führte. 1967 rief Präsident Nyerere in
der Erklärung von Arusha die Bewegung des Ujamaa (tanzanischer
Sozialismus) aus: durch Selbsthilfe soll von der Basis (95 Prozent der
Bevölkerung lebt auf dem Lande) her durch sozialistische Dorfgemeinschaften

das Land in seiner Gesamtheit entwickelt werden, um so den
wirklich Armpn (es zählt zu den fünfundzwanzig ärmsten Ländern der
Welt) Fortschritt zu ermöglichen. Diese Idee ist eine Auswertung des
chinesischen Vorbildes; ideologisch unterscheidet sich Ujamaa aber
wesentlich sowohl vom Maoismus wie vom wissenschaftlichen Marxismus.

Mit letzterem teilt er die Auffassung, daß die Ausnützung des

213


	Der Anbruch des Neuen (Lukas 17, 18-23)

