
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 69 (1975)

Heft: 5

Artikel: "Schicke dein Brot über's Wasser" (Prediger Salomonis 11, 1.4.7.8)

Autor: Sonderegger, Hugo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-142457

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-142457
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Schicke dein Brot über's Wasser»
Prediger Salomonis 11, 1.4.7.8

Das Problem der Hilfe gehört zum Leben. Ich glaube, alle Menschen
helfen irgendwann, irgendwo, irgendwem. Es dürfte kaum einen Men-
sdhen geben, der noch nie geholfen hätte, nie helfen würde: der Soldat
hilft seinem Kameraden, die Last zu tragen; der Schüler steht dem
Klassengenossen bei den Aufgaben bei; der Passant hilft einer Mutter,
den Kinderwagen über eine Treppe zu heben; die Freundin hilft dem
Freund vielleicht mit Geld. Der sogenannte Mann auf der Straße greift
naoh seinem Portemonnaie, wenn eine Katastrophenhilfe um seinen
Beitrag bittet. Helfen gehört zu den Selbstverständlichkeiten des
Daseins, gehört auch wohl zu den Freuden des Daseins. Der Mensch ohne
din Herz, das hie und da offen wird für den andern, wäre ein armer
Mensch.

Auch unser Text redet von dar Hilfe. Ich bin ihm zum erstenmal
in meiner Kindheit begegnet. Als Bub hatte ich eine Missionspredigt
über den ersten Vers unseres Textes gehört: «Schicke Dein Brot über's
Wasser, so kannst Du es wieder finden, sei's auch nach vielen Tagen.»
Das ist auf den ersten Blick eine merkwürdige Formulierung; eine
eigenartige Vorstellung scheint damit verbunden. Wohl wegen der
merkwürdigen Formulierung habe ich den Vers, den man im allgemeinen
kaum kennt, nioht mehr vergessen. Unser Text steht in einer kleinen
Schrift des Alten Testamentes. Sie findet sich nach den Psalmen und
den Sprüchen, «Der Prediger», oder «Der Prediger Salomonis». Der
Prediger Salomonis nimmt eine besondere Stellung ein im Alten Testament.

Er ist so etwas wie ein Lebensphilosoph, der eine eigenartige
Freudenpredigt hält: «Süß ist dem Auge das Licht, und köstlich ist es,
die Sonne zu schauen. Wenn der Mensch viele Jahre lebt, so freue er
sich an ihnen allen. Aber er gedenke auch der Tage des Dunkels. Auch
ihrer sind viele.» Freude aus Nüchternheit, aus Einsicht ins Leben!
Freude, weil sich der Mensch nichts vormachen läßt, aber auch das
Dasein nicht unterschätzt!

Wir sollen das irdische Leben nicht gering achten. Wir wissen
alle, wie schön das Leben sein kann. Alle haben wir das schon erlebt
in Zeiten oder in Augenblicken, auf den mannigfaltigsten Gebieten: in
der Natur draußen, in der Stube drin, bei der Musik, beim Essen, in
der Liebe, beim Sport, bei der Arbeit, beim Nachdenken, im Gebet,
beim Abendmahl. Ach, das Leben ist unendlich reich und reichhaltig.
Und nicht wahr, wir lieben dieses Leben. Wir lieben es auch dann,
wenn es uns nicht alles gibt und wenn es uns zeitweise vieles versagt,
abverlangt und wegnimmt. Wir lieben das Leben auch, wenn es uns

146



bestimmte Dinge, die wir uns sehr gewünscht haben, nie gewährt hat.
Wir strecken uns aus nach den Kostbarkeiten des Lebens, wir sehnen
uns nach ihnen oder wir trauern ihnen nach. Oder wir lernen in einem
mühsamen inneren Prozeß verzichten, entsagen und dürfen dabei
vielleicht ein bischen reifen.

Ein eigenartiger Freudenprediger, der Prediger Salomonis, denn
die Grundaussage dessen, was er zu sagen hat, ist der Spruch, den ihr
alle schon gehört: «Alles ist eitel.» Über dreiißigmal findet sich in dem
kleinen poetischen Traktat dieser Ausspruch und das Wort «eitel»,
«Eitelkeit» oder «nichtig». Ursprünglich bedeutet das Wort «Hauch»,
vom hebräischen Häbel, verdeutscht «Abel». In der Gleichnisgeschichte
am Anfang der Bibel von Kain und Abel wird berichtet, wie Eva bei
der Geburt des Erstgeborenen in einen Jubelruf ausgebrochen sei: «Ich
habe einen Mann geboren.» So heißt es wörtlich. Und schon den
Zweitgeborenen nennt sie Häbel, Hauch, das Vergehende, das Sterbende.
Es steht nicht, warum sie ihn so nannte. Vieleicht hat sie eine schwere
Geburt gehabt, vielleicht gerieten Mutter und Kind in die unmittelbare

Nähe des Todes und die Eitern merkten, wie gebrechlich der
Mensch, wie gebrechlich das Leben 'ist. «Ein Hauch nur ist alles, was
Mensch heißt; nur wie ein Schatten geht der Mensch einher, nur eine
Handbreit hast Du, Gott, meine Tage gemacht», so heißt es im 39.
Psalm. Überall Begrenzung, Vorbehalte diesem Leben gegenüber, das
so schön und so reich sein könnte! Im Prophetenbuch des Ezechiel wird
erzählt, wie dem Propheten sein junges Weib hinwegstirbt. Er beklagt
«die Lust seiner Augen, die Sehnsucht seines Herzens», Ezechiel 24.
Überall wo es so schön und herrlich und reich sein könnte, auch die
Bedrängnis!

All das weiß der Prediger Salomonis, wissen wir, wissen alle, auch
die Menschen, die wir nicht kennen, die wir noch nie gesehen haben,
von denen wir nur in großen Zahlen hören, in Tausenden oder in
Millionenziffern. Nicht wahr, vor unseren Augen, atemnahe, gleichsam
vor unserem Fühlen, haben wir nur die sogenannten Nächsten. Und
sogar mit den Nächsten ist es so eine Sache. In einer größeren Stadt
wie Zürich kennt man nicht einmal den Nachbarn im gleichen Haus,
auf der selben Etage oder gar auf der andern Seite der Straße. — Und
wenn die Not, wenn der Schmerz ins Unermeßliche wächst, verlieren
wir das Empfinden für das Elend des Einzelnen. Ich habe von einem
Wissenschafter das Wort gelesen: «Wenn ein Mensch stirbt, so ist das
ein Trauerfall, wenn hundert Menschen sterben, so ist das eine
Katastrophe, wenn eine Million Menschen sterben, so ist das eine Statistik.»

Und nun sagt uns die Bibel, Jesus Christus habe einen neuen
Menschentyp geschaffen. Er hat den Adam zu einem neuen, anderen
Menschsein, zu einer neuen Lebensart berufen, so wie eben Gott ins

147



Leben, in die Wirklichkeit ruft. Die Lebenserfahrung des Prediger
Salomonis, die auch weitgehend die unsere ist, stellt nicht das ganze
Leben dar! «Alles ist eitel», das ist nicht das Letzte, denn der Mensch
ist gerufen zu Gott, dem Schöpfer und Neusdhöpfer, er ist gerufen
zu einer Welt, wo Gott zu Gehör kommt.

Wir wissen alle, daß diese Botschaft schwer zu verstehen ist, —
eine Botschaft, über die wir oft zornig werden möchten, oder die wir
nicht mehr hören wollen, weil unser Verstand und unser Herz schluchzen.

Aber dann geschieht doch etwas, vom Neuschöpfer her. Eine
Bewegung beginnt in uns. Es ringt sich etwas los vom Zorn, von der
Traurigkeit, vom Schluchzen. Wir flüstern oder rufen: «Herr, ich
möchte im Grunde glauben, aber es ist oft so schwer, zu glauben.
Hilf mir!» Und wenn nur schon dieser Anfang da ist, und er ist bei
allen von uns schon da gewesen, dann können wir nicht bei uns stehen
bleiben, dann werden wir geweckt für andere, in der Nähe und in der
Ferne. In diesem Erwachen und Gewecktwerden werden wir zur
Gemeinde, zum Volk Gottes für diese Erde. Wir werden geweckt über
die Großzahlen, die Millionenziffern hinaus, geweckt, die empfangene
Liebe von Gott weiterzugdben und zu helfen und einzustehen für das
Recht der Menschen. Wir werden in eine Bewegung hineingenommen,
nicht nur an uns zu denken, innerlich bei uns zu bleiben, bei unseren
Interessen, bei unserer Familie, bei unserem Volk, sondern die andern
mit dinzubeziehen. Alle haben wir schon geholfen. Durch Christus
werden wir wach für die fernsten Gestade, wo Menschen leben, die
auch glücklich sein möchten, auch etwas wissen, wie schön und wie
reich das Leben sein könnte, Menschen, die auch trauern und sterben.

Die FAO, eine Organisation der Vereinten Nationen mit Sitz in
Rom, die im Sektor Welternährung und weltweite Landwirtschaft
arbeitet, berichtet, daß in einem Jahr, 1973, 70 Millionen Menschen
Hungers gestorben sind. Das geschieht in der Regel nicht so, daß
Leute sieben oder zwanzig Tage lang nichts mehr zu essen bekommen
und dann sterben. Auch das wird geschdhen, aber das wird nicht die
Regal sein. Vielmehr ist die Unterernährung unzähliger Menschen so
entsetzlich, daß jede leichte, leiseste Erkrankung die Hungernden aus-
lösoht. Wenn uns der Geist Christi berührt hat, können wir nioht mehr

sagen oder denken: «70 Millionen weniger! — ist ja recht, wir sind
sowieso zu viele.» Wir wissen, wie auch diese Menschen am Leben
hängen, am schönen, reichen Leben, auch die Hungernden! Auch sie
erahnen und ersehnen etwas vom Leben. Auch sie hängen an den
Ihren. Wenn eine Mutter in Asien ihr sterbendes Kind in den Armen
hält, ldidet sie so wie jede Mutter in Europa. Und die Liebenden wollen
die Geliebten um keinen Preis verlieren. Was der junge Ezechiel vor
zweieinhalbtausend Jähren erlebte, als ihm sein Weib, «die Lust seiner

148



Augen, die Sehnsucht seines Herzens» genommen wurde, das empfindet
jeder liebende Mensch, auch der Hungernde. Man will, daß die
eigenen Leute leben und nicht erlöschen.

Weit darüber hinaus! Wir wissen von Christus her, was der Mensch
Gott wert ist. Wir haben es in der Lektion, Römer 5, gehört: «Gott
hat uns so sehr geliebt, daß Christus für uns gestorben ist, während
wir noch mit Gott im Streite lagen.» Wir können nicht mehr sagen:
Ach, wenn jene Leute dort, irgendwo unten in der Weltkugel, so
unvernünftig sind, so viele Kinder in die Welt zu stellen und anderseits
heilige Kühe zu verdhren und gewähren zu lassen, sind sie schließlich
selber schuld. Die Liebe Christi drängt uns, solch rasche Urteile, die
selbstverständlich in ddinem und in meinem Adamsherz heimisch sind
und immer wieder die Oberhand gewinnen möchten, nicht gelten zu
lassen. Denn sie gelten nicht vor Jesus Christus, an den wir glauben,
an dessen Tisch wir treten beim Abendmahl. Sicher, wir Europäer
haben andere Ansichten und Einsichten in diesen Belangen. Aber wir
können den Werdeprozeß jener Menschen, die Welt, in die sie
hineingeboren wurden, wir können ihre Geschichte und ihr Kulturempfinden
nicht übersehen oder mißachten.

Hdlfen gehört zu den Selbstverständlichkeiten des Lebens, haben
wir gesagt. Brot für Brüder-Sonntag! Die Gemeinde des Christus wird
aufgerufen, für die anderen etwas zu wagen, die andern, die ärmer
sind als wir, ärmer an Nahrung, an Geld, an Arbeitsmöglichkeiten,
ärmer an Bildung, an geübter, geschulter Intelligenz, ärmer an erfahrener

Gerechtigkeit. Wir sind aufgerufen, etwas zu wagen, damit jene
Menschen mehr Chancen bekommen zum Leben, zum guten, schönen
Leben.

Übrigens, der Prediger Salomonis weiß natürlich, daß über allem
Vergänglichen und Nichtigen Gott steht und seine Wirklichkeit. Darum
ist für ihn, den Prediger Salomonis, das Leben auch voller Chancen:
«Schicke dein Brot über's Wasser, so kannst du es wieder finden, und
sei's auch nach vielen Tagen.» Das ist ein Bild, ein Gleichnis, und zwar
aus der Kaufmannswelt. Der Getreidehändier des Altertums kauft
tonnenweise Getreide zusammen und gibt es aufs unsichere Meer — die
gefährdete Unternehmung des Seehandels! Das Schiff kann untergehen,
und dann hat der Händler keinen Gewinn, sondern einen Riesenverlust.
Und doch wagt er das immer wieder; immer neu nimmt er das Risiko
auf sich.

«Schicke dein Brot über's Wasser», das ist ein gewichtiges MiS-
sionswort geworden. Schicke dein Brot über die Meere, das Brot des
Lebens, das Wort des lebendigen Gottes und das Brot des alltäglichen
Tisches, den Glauben und die Liebe. Denn alle Menschen sind Gottes,
auch jenseits der Meere, so wahr Christus für alle gestorben ist. Und

149



wenn er für Gottlose gestorben ist, dann erst recht für die Elenden, die
Stehengelassenen, die Ausgebeuteten. Aber das Brot über's Wasser
senden, ist ein gefährliches Unternehmen. Das Schiff kann untergehen.
Entwicklungshilfe ist eine gefährliche Sache. Viel Geld kann zum
Teufel gehen. Entwicklungshilfe ist ein Wagnis. Aber seht, das Leben
an sich ist ein einziges Wagnis. Einen Beruf wählen, eine Stelle antreten,

einen Menschen lieben, das alles sind Wagnisse. Aber daraus
besteht unser Leben. Wenn wir nichts wagen, gewinnen wir nichts. Wenn
wir nichts wagen, helfen wir niemandem, zu allerletzt uns selbst. «Wer
auf den Wind achtet, kommt nicht zum Säen, und wer nach den Wolken

schaut, kommt nicht zum Ernten». Ein Bauer — etwa bei Jeremias

Gotthelf —• der immer nach dem Himmel schaut, kann auch
heute nicht heuen und geht wieder schlafen. Er wird eben nie heuen
oder erst, wenn das Heu zu Stroh geworden ist. Man kann vieles sagen
gegen die Entwicklungshilfe, ich selbst könnte einen Katalog aufzählen.

Aber nicht wahr, die Farbigen, die sich ihrer eigenen Macht
bewußt werden, beginnen, audh uns allerhand vorzurechnen.

Die christliche Gemeinde auf alle Fälle ist aufgerufen zum Wagnis.
Wer sein Leben einsetzt, schlußendlich wegen nichts als wegen Christus

und der Gottesliebe, die Jesus in die Welt gebracht hat, der wird
es gewinnen. Und wer sein Leben in Eigenliebe für siioh behalten Will,
dem wird es zwischen den Händen zerrinnen. Das gilt individuall und
kontinental «Schicke dein Brot über's Wasser, so kannst du es wieder
finden, sei's auch nach vielen Tagen.» Das ist eine ganz simple
allgemeine Klugheitsregel: «Wer nichts wagt, gewinnt nichts.» Das gilt in
der vielleicht entscheidenden geschichtlichen Stunde der Zeit, in der die
Welt heute, in der vor allem auch die westliche Welt steht. Brot für
Brüder — das Evangelium erhöht die menschliche Klugheit zur Weisheit

Gottes. Christen möchten aus dem Geist des Herrn heraus werben,
bitten, hoffen. Trotz aller bösen Zufälle und aller schweren Rätsel ist
der Mensch aufgeboten zu handeln, zu helfen, zu lieben, zu vertrauen,
für Gerechtigkeit einzutreten, im Persönlichen und im Gemeinschaftlichen,

im Politischen. Das Siegel der christlichen Gemeinde trägt als
Motto die Worte: Glaube, Liebe, Hoffnung. Hugo Sonderegger

Predigt vom 2. März 1975 «Brot für Brüder-Sonntag»

Die Menschheit (ist zu einem so schroffen Widerspruch zwischen ihrer
sittlichen Forderungen und der bestehenden Gesellschaftsordnung
gelangt, daß unbedingt eines geändert werden muß; nicht das, was nioht
geändert werden kann, die sittliche Forderung, sondern das, was wohl
geändert werden kann: die Gesellschaftsordnung. Leo Tolstoj

150


	"Schicke dein Brot über's Wasser" (Prediger Salomonis 11, 1.4.7.8)

