Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 69 (1975)

Heft: 5

Artikel: "Schicke dein Brot Gber's Wasser" (Prediger Salomonis 11, 1.4.7.8)
Autor: Sonderegger, Hugo

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-142457

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-142457
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

«Schicke dein Brot iiber’s Wasser»
Prediger Salomonis 11, 1.4.7.8

Das Problem der Hilfe gehort zum Leben. Ich glaube, alle Menschen
helfen irgendwann, irgendwo, irgendwem. Es diirfte kaum einen Men-
schen geben, der noch nie geholfen hitte, nie helfen wiirde: der Soldat
hilft seinem Kameraden, die Last zu tragen; der Schiiler steht dem
Klassengenossen bei den Aufgaben bei; der Passant hilft einer Mutter,
den Kinderwagen iiber eine Treppe zu heben; die Freundin hilft dem
Freund vielleicht mit Geld. Der sogenannte Mann auf der Strale greift
nach seinem Portemonnaie, wenn eine Katastrophenhilfe um seinen
Beitrag bittet. Helfen gehort zu den Selbstverstandlichkeiten des Da-
seiins, gehort auch wohl zu den Freuden des Daseins. Der Mensch ohne
¢in Herz, das hie und da offen wird fiir den andern, wire ein armer
Mensch.

Auch unser Text redet von der Hilfe. Ich bin ihm zum erstenmal
in meiner Kindheit begegnet. Als Bub hatte ich eine Missionspredigt
liber den ersten Vers unseres Textes gehort: «Schicke Dein Brot liber’s
Wasser, so kannst Du es wieder finden, sei’s auch nach vielen Tagen.»
Das ist auf den ersten Blick eine merkwiirdige Formulierung; eine eigen-
artige Vorstellung scheint damit verbunden. Wohl wegen der merk-
wiirdigen Formulierung habe ich den Vers, den man im allgemeinen
kaum kennt, nicht mehr vergessen. Unser Text steht in einer kleinen
Schrift des Alten Testamentes. Sie findet sich nach den Psalmen und
den Spriichen, «Der Prediger», oder «Der Prediger Salomonisy. Der
Prediger Salomonis nimmt eine besondere Stellung ein im Alten Testa-
ment. Er ist so etwas wie ein Lebensphilosoph, der eine eigenartige
Freudenpredigt hilt: «SiB ist dem Auge das Licht, und kostlich ist es,
die Sonne zu schauen. Wenn der Mensch viele Jahre lebt, so freue er
sich an ihnen allen. Aber er gedenke auch der Tage des Dunkels. Auch
ihrer sind viele.» Freude aus Niichternheit, aus Einsicht ins Leben!
Freude, weil sich der Mensch nichts vormachen 143t, aber auch das
Dasein nicht unterschétzt!

Wir sollen das irdische Leben nicht gering achten. Wir wissen
alle, wie schon das Leben sein kann, Alle haben wir das schon erlebt
in Zeiten oder in Augenblicken, auf den mannigfaltigsten Gebieten: in
der Natur drauBen, in der Stube drin, bei der Musik, beim Essen, in
der Liebe, beim Sport, bei der Arbeit, beim Nachdenken, im Gebet,
beim Abendmahl. Ach, das Leben ist unendlich reich und reichhaltig.
Und nicht wahr, wir lieben dieses Leben. Wir lieben es auch dann,
wenn es uns nicht alles gibt und wenn es uns zeitweise vieles versagt,
abverlangt und wegnimmt. Wir lieben das Leben auch, wenn es uns

146



bestimmte Dinge, die wir uns sehr gewiinscht haben, nie gewihrt hat.
Wir strecken uns aus nach den Kostbarkeiten des Lebens, wir sehnen
uns nach ihnen oder wir trauern ihnen nach. Oder wir lernen in einem
mihsamen inneren Prozef verzichten, entsagen und diirfen dabei viel-
leicht ein bischen relifen.

Ein eigenartiger Freudenprediger, der Prediger Salomonis, denn
die Grundaussage dessen, was er zu sagen hat, ist der Spruch, den ihr
alle schon gehort: «Alles ist eitel.» Uber dreiBigmal findet sich in dem
kleinen poetischen Traktat dieser Ausspruch und das Wort «eitel,
«Elitelkeit» oder «nichtign. Urspriinglich bedeutet das Wort «Hauchy,
vom hebriischen Hibel, verdeutscht «Abely. In der Gleichnisgeschichte
am Anfang der Bibel von Kain und Abel wird berichtet, wiec Eva bei
der Geburt des Erstgeborenen in einen Jubelruf ausgebrochen sei: «Ich
habe einen Mann geboren.» So heiBt es wortlich. Und schon den Zweit-
geborenen nennt sie Hibel, Hauch, das Vergehende, das Sterbende.
Es steht nicht, warum sie ihn so nannte. Vielleicht hat sie eine schwere
Geburt gehabt, vielleicht gerieten Mutter und Kind in die unmittel-
bare Nihe des Todes und die Eltern merkten, wie gebrechlich der
Mensch, wie gebrechlich das Leben ist. «Ein Hauch nur ist alles, was
Mensch heifit; nur wie ein Schatten geht der Mensch einher, nur eine
Handbreit hast Du, Gott, meine Tage gemacht», so heiit es im 39.
Psalm. Uberall Begrenzung, Vorbehalte diesem Leben gegeniiber, das
so schon und so reich sein konnte! Im Prophetenbuch des Ezechiel wird
erzihlt, wic dem Propheten sein junges Weib hinwegstirbt. Er beklagt
«die Lust seiner Augen, die Sehnsucht seines Herzens», Ezechiel 24.
Uberall wo es so schon und herrlich und reich sein konnte, auch die
Bedrangnis!

All das weill der Prediger Salomonis, wissen wir, wissen alle, auch
die Menschen, die wir nicht kennen, die wir noch nie gesehen haben,
von denen wir nur in groffen Zahlen horen, in Tausenden oder in Mil-
lionenziffern. Nicht wahr, vor unseren Augen, atemnahe, gleichsam
vor unserem Fiihlen, haben wir nur die sogenannten Nichsten. Und
sogar mit den N&chsten ist es so eine Sache. In einer groBeren Stadt
wie Zirich kennt man nicht einmal den Nachbarn im gleichen Haus,
auf der selben Etage oder gar auf der andern Seite der StraBe. — Und
wenn die Not, wenn der Schmerz ins Unermefiliche wichst, verlieren
wir das Empfinden fiir das Elend des Einzelnen. Ich habe von einem
Wissenschafter das Wort gelesen: «Wenn ein Mensch stirbt, so ist das
ein Trauerfall, wenn hundert Menschen sterben, so ist das eine Kata-
strophe, wenn eine Million Menschen sterben, so ist das eine Statistik.»

Und nun sagt uns die Bibel, Jesus Christus habe einen neuen
Menschentyp geschaffen. Er hat den Adam zu einem neuen, anderen
Menschsein, zu einer neuen lLebensart berufen, so wie eben Gott ins

147



Leben, in die Wirklichkeit ruft, Die Lebenserfahrung des Prediger
Salomonis, die auch weitgehend die unsere ist, stellt nicht das ganze
Leben dar! «Alles ist eitely, das ist nicht das Letzte, denn der Mensch
ist gerufen zu Gott, dem Schopfer und Neuschopfer, er ist gerufen
zu einer Welt, wo Gott zu Gehor kommt.

Wir wissen alle, da3 diese Botschaft schwer zu verstehen ist, —
eine Botschaft, iiber die wir oft zornig werden mochten, oder die wir
nicht mehr horen wollen, weil unser Verstand und unser Herz schluch-
zen. Aber dann geschieht doch etwas, vom Neuschopfer her. Eine Be-
wegung beginnt in uns. Es ningt sich etwas los vom Zorn, von der
Traurigkeit, vom Schluchzen. Wir fliistern oder rufen: «Herr, ich
mochte im Grunde glauben, aber es ist oft so schwer, zu glauben.
Hilf mir!» Und wenn nur schon dieser Anfang da ist, und er ist bei
allen von uns schon da gewesen, dann konnen wir nicht bei uns stehen
bleiiben, dann werden wir geweckt fiir andere, in der Nidhe und in der
Ferne. In diesem Erwachen und Gewecktwerden werden wir zur
Gemeinde, zum Volk Gottes fiir diese Erde. Wir werden geweckt {iber
die GroBzahlen, die Millionenziffern hinaus, geweckt, die empfangene
Liebe von Gott weiterzugeben und zu helfen und einzustehen fiir das
Riecht der Menschen. Wir werden in e€ine Bewegung hineingenommen,
nicht nur an uns zu denken, innerlich bei uns zu bleiben, bei unseren
Interessen, bei unserer Familie, bei unserem Volk, sondern die andern
mit einzubeziehen. Alle haben wir schon geholfen. Durch Christus
werden wir wach fiir die fernsten Gestade, wo Menschen leben, die
auch gliicklich sein mochten, auch etwas wissen, wie schon und wie
reich das Leben sein konnte, Menschen, die auch trauern und sterben.

Die FAO, eine Organisation der Vereinten Nationen mit Sitz in
Rom, die im Sektor Welternihrung und weltweite Landwirtschaft ar-
beitet, berichtet, da} in einem Jahr, 1973, 70 Millionen Menschen
Hungers gestorben sind. Das geschieht in der Regel nicht so, daB
Leute sicben oder zwanzig Tage lang nichts mehr zu essen bekommen
und dann sterben. Auch das wird geschehen, aber das wird nicht die
Regel sein, Vielmehr fst die Untererndhrung unzihliger Menschen so
entsetzlich, daB} jede leichte, leiseste Erkrankung die Hungernden aus-
16scht. Wenn uns der Geist Christi beriihrt hat, konnen wir nicht mehr
sagen oder demken: «70 Millionen weniger! ist ja recht, wir sind
sowieso zu viele» Wir wissen, wie auch diese Menschen am Leben
hingen, am schonen, reichen Leben, auch die Hungernden! Auch sie
erahnen und ersehnen etwas vom Leben. Auch sie hdngen an den
Ihren. Wenn eine Mutter in Asien ihr sterbendes Kind in den Armen
hilt, leidet sie so wie jede Mutter in Europa. Und die Liebenden wollen
die Geliebten um keinen Preis verlieren. Was der junge Ezechiel vor
zweieinhalbtausend Jahren erlebte, als ihm sein Welib, «die Lust seiner

148



Augen, die Sehnsucht seines Herzensy genommen wurde, das empfindet
jeder liesbende Mensch, auch der Hungernde. Man will, daBB die
eigenen Leute leben und nicht erloschen.

Weit dariiber hinaus! Wir wissen von Christus her, was der Mensch
Gott wert ist. Wir haben es in der Lektion, Romer 5, gehort: «Gott
hat uns so sehr geliebt, dal Christus fiir uns gestorben ist, wihrend
wir noch mit Gott im Streite lagen.» Wir konnen nicht mehr sagen:
Ach, wenn jene Leute dort, irgendwo unten in der Weltkugel, so un-
verniinftig sind, so viele Kinder in die Welt zu stellen und anderseits
heilige Kiihe zu verehren und gewdhren zu lassen, sind sie schlieflich
selber schuld. Die Liebe Christi dridngt uns, solch rasche Urteile, die
selbstverstandlich in deinem und in meinem Adamsherz heimisch sind
und immer wieder die Oberhand gewinnen mochten, nicht gelten zu
lassen. Denn sie gelten nicht vor Jesus Christus, an den wir glauben,
an dessen Tisch wir treten beim Abendmahl. Sicher, wir Europider
haben andere Ansichten und Einsichten in diesen Belangen. Aber wir
konnen den Werdeprozef3 jener Menschen, die Welt, in die sie hinefin-
geboren wurden, wir konnen ihre Geschichte und ihr Kulturempfinden
nicht iibersehen oder miBachten.

Helfen gehort zu den Selbstverstdndlichkeiten des Lebens, haben
wir gesagt. Brot fiir Briider-Sonntag! Die Gemeinde des Christus wird
aufgerufen, fiir die anderen etwas zu wagen, die andern, die drmer
sind als wir, drmer an Nahrung, an Geld, an Arbeitsmoglichkeiten,
drmer an Bildung, an geiibter, geschulter Intelligenz, &rmer an erfah-
rener Gerechtigkeit, Wir sind aufgerufen, etwas zu wagen, damit jene
Menschen mehr Chancen bekommen zum Leben, zum guten, schonen
Leben.

Ubrigens, der Prediger Salomonis weif} natiirlich, daf3 iiber allem
Verginglichen und Nichtigen Gott steht und seine Wirklichkeit. Darum
ist fiir thn, den Prediger Salomonis, das Leben auch voller Chancen:
«Schicke dein Brot iiber’s Wasser, so kannst du es wieder finden, und
sei’s auch nach vielen Tagen.» Das ist ein Bild, ein Gleichnis, und zwar
aus der Kaufmannswelt. Der Getreidehdndler des Altertums kauft ton-
nenweise Getreide zusammen und gibt es aufs unsichere Meer — die
gefiahrdete Unternehmung des Seehandels! Das Schiff kann untergehen,
und dann hat der Hiandler keinen Gewinn, sondern einen Riesenverlust,
Und doch wagt er das immer wieder; immer neu nimmt er das Risiko
auf sich.

«Schicke dein Brot iiber’s Wasser», das ist ein gewichtiges Mis-
sionswort geworden. Schicke dein Brot iiber die Meere, das Brot des
Lebens, das Wort des lebendigen Gottes und das Brot des alltdaglichen
Tisches, den Glauben und die Liebe. Denn alle Menschen sind Gottes,
auch jenseits der Meere, so wahr Christus fiir alle gestorben ist. Und

149



wenn er fir Gottlose gestorben ist, dann erst recht fiir die Elenden, die
Stehengelassenen, die Ausgebeuteten. Aber das Brot iiber’s Wasser
senden, ist ein gefdhrliches Unternehmen. Das Schiff kann untergehen.
Entwicklungshilfe ist eine gefihrliche Sache. Viel Geld kann zum
Teufel gehen. Entwicklungshilfe ist ein Wagnis. Aber seht, das Leben
an sich ist ein einziges Wagnis. Einen Beruf wihlen, eine Stelle antre-
ten, einen Menschen lieben, das alles sind Wagnisse. Aber daraus be-
steht unser Leben. Wenn wir nichts wagen, gewinnen wir nichts. Wenn
wir nichts wagen, helfen wir niemandem, zu allerletzt uns selbst. «Wer
auf den Wind achtet, kommt nicht zum Sden, und wer nach den Wol-
ken schaut, kommt nicht zum Ernten». Ein Bauer — etwa bei Jere-
mias Gotthelf — der immer nach dem Himmel schaut, kann auch
heute nicht heuen und geht wieder schlafen. Er wird eben nie heuen
oder erst, wenn das Heu zu Stroh geworden ist. Man kann vieles sagen
gegen die Entwicklungshilfe, ich selbst konnte einen Katalog aufzdh-
len. Aber nicht wahr, die Farbigen, die sich ihrer eigenen Macht be-
wullt werden, beginnen, auch uns allerhand vorzurechnen.

Die christliche Gemeinde auf alle Fille ist aufgerufen zum Wagnis.
Wer sein Leben einsetzt, schluflendlich wegen nichts als wegen Chri-
stus und der Gotiesliebe, die Jesus in die Welt gebracht hat, der wird
es gewinnen, Und wer sein Leben in Eigenliebe fiir sich behalten will,
dem wird es zwischen den Hiénden zerrinnen. Das gilt individuell und
kontinental. «Schicke dein Brot iiber’s Wasser, so kannst du es wieder
finden, sei’s auch nach vielen Tagen.» Das ist eine ganz simple allge-
meine Klugheitsregel: «Wer nichts wagt, gewinnt nichts.» Das gilt in
der vielleicht entscheidenden geschichtlichen Stunde der Zeit, in der die
Welt heute, in der vor allem auch die westliche Weilt steht. Brot fur
Briider — das Evangelium erhoht die menschliche Klugheit zur Weis-
heit Gottes. Christen mochten aus dem Gelist des Herrn heraus werben,
bitten, hoffen. Trotz aller bosen Zufille und aller schweren Ratsel ist
der Mensch aufgeboten zu handeln, zu helfen, zu lieben, zu vertrauen,
fiir Gerechtigkeiit einzutreten, im Personlichen und im Gemeinschaftli-
chen, im Politischen. Das Siegel der christlichen Gemeinde tragt als
Motto die Worte: Glaube, Liebe, Hoffnung. Hugo Sonderegger
Predigt vom 2. Mérz 1975 «Brot fiir Briider-Sonntag»

Die Menschheit fist zu einem so schroffen Widerspruch zwischen ihrer
sittlichen Forderungen und der bestehenden Gesellschaftsordnung ge-
langt, daB unbedingt eines gedindert werden mul3; nicht das, was nicht
gedndert werden kann, die sittliche Forderung, sondern das, was wohl
gedandert werden kann: die Gesellschaftsordnung. Leo Tolstoj

150



	"Schicke dein Brot über's Wasser" (Prediger Salomonis 11, 1.4.7.8)

