
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 69 (1975)

Heft: 4

Artikel: Teilhard de Chardin - Eine Einführung in sein Denken : Referat in der
Vortragsreihe der ref. Kirchgemeinde Witikon : "Naturwissenschaft - ein
Glaubenshindernis?"

Autor: Traxel, Gerhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-142447

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-142447
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Teilhard de Chardin —
Eine Einführung in sein Denken

Referat in der Vortragsreihe der reif. Kirchgemeinde Witikon:
«Naturwissenschaft — ein Glaubenshindernis?»

Es liegt eine Tragik in der Art und Weise, wie sich das Verhältnis von
Naturwissenschaft und Theologie in der Neuzeit entwickelt hat. Diese
Tragik soll am Beispiel der Evolutions-Theorie verdeutlicht werden.
Noch Anfang des 18. Jahrhunderts stand die Naturwissenschaft ganz
unter dem Einfluß des biblischen Schöpfungsberichtes. Man war im
großen und ganzen davon überzeugt, daß die verschiedenen Arten der
Pflanzen, der Tiere und auch der Mensch gleich zu Anfang der Welt
durch einzelne, einmalige Schöpfungsakte Gottes fertig und unveränderlich

ins Dasein getreten seien. Es brauchte noch einige Zeit, bis der
ehemalige Theologiestudent Charles Darwin Mitte des letzten Jahrhunderts

den Grundgedanken ausbildete, daß sich das Leben unseres
Planeten aus einer Wurzel, aus bescheidenen Anfängen, immer höher und
weiter entwickelt habe, ja, mit den anderen Lebewesen eng verbunden
und also wohl nicht einfach durch einen ganz besonderen, einmaligen
Schöpfungsakt in diese Welt getreten. Darwin erklärte sich diese
Evolution des Lebens nur durch die Zuchtwahl und den Kampf ums
Dasein, aber er selber war nicht « Darwinist» in dem Sinne, daß er
aus seiner Theorie eine materialistische Weltanschauung gemacht hätte.
Das taten vielmehr Karl Marx und Friedrich Engels. Sie pachteten
Darwins Gedanken der Evolution alles Lebendigen für ihre materialistische

Weltanschauung. Darin liegt also ein Aspekt jener Tragik: eine
naturwissenschaftliche Erkenntnis wurde nicht als solche aufgenommen,
sondern in eine Ideologie, hier in eine fixe materialistische
Weltanschauung, eingebaut, so daß für viele die Evolutionstheorie nun ein
Beweis dafür zu sein schien: alles ist nur Materie, ohne Sinn und Ziel.
Führende Vertreter der christlichen Kirchen bekämpften nun nicht nur
diese materialistische Ausdeutung, sondern die naturwissenschaftliche
Evolutionstheorie überhaupt. Unglücklicherweise kämpften also die
Christen für das veraltete, statische Weltbild der Bibel, in das die
Verfasser der biblischen Schöpfungsberichte ihre Giaubensaussagen
eingekleidet hatten, statt gegenüber dem materialistischen Glauben den
theologischen Gehalt jener biblischen Schöpfungsgeschichten zu betonen

— nämlich den Glauben an den Ursprung alles Lebens aus dem
Schöpfergott —, ohne sich auf das «wie» festzulegen. So aber entstand
bei Generationen der fatale Eindruck, man müsse sich als moderner
Mensch entscheiden entweder für die naturwissenschaftliche Evolutions-

113



lehre, die viele materialistisch auffaßten, oder für den Glauben an einen
Gott, der das Leben und den Menschen einmal in grauer Vorzeit fix
und fertig in die Welt gestellt habe. Aber die Alternative ist falsch,
falsch im Blick auf die Erkenntnisse der modernen Naturwissenschaft,
falsch auch im Blick auf die Erkenntnisse der Theologie. Denn in der
Theologie weiß man heute zu unterscheiden zwischen dem antiken
Weltbild, in welches der biblische Glaube gekleidet ist, und der eigentlichen

Glaubensaussage. Und in der heutigen Naturwissenschaft ist man
nicht mehr bereit, Evolution einfach mit Materialismus gleichzusetzen.
Jedoch sind viele sog. moderne Menschen bei jener Alternative
stehengeblieben, gleichsam in den Kinderschuhen ihres naturwissenschaftlichen

und theologischen Denkens. Manche geben sich aber auch mit
einer reinen Aufteilung der Kompetenzen zufrieden. Man sagt dann,
die Naturwissenschaft solle sich mit dem rein Materiellen, Leiblichen
befassen und die Theologie mit dem Seelischen, Geistigen. Auch diiese

Trennung von Materie und Geist, von äußerer Erscheinung und
innerem Sinn, wird sowohl von den Naturwissenschaftern als auch von
den Theologen heute nicht mehr anerkannt. Beide kümmern sich auf
ihre eigene Weise um den Zusammenhang von Geist und Materie.

Das gesamte Wirken des französischen Paläontologen und Geologen

Pater Pierre Teilhard de Chardin, kreiste im Grunde um die eine
Frage: Wie läßt sich die Divergenz zwischen moderner naturwissenschaftlicher

Erkenntnis und traditionellem biblischem Schöpfungsglauben
überwinden? Für ihn war der Mensch der Bibel, und der Mensch,

dessen Reste er irgendwo in einer Höhle Ostasiens aus einer uralten
Erdschicht befreite, derselbe Mensch. Es war seine naturwissenschaftliche

Forschung selbst, die ihn zu einer neuen Sicht führte. Teilhard
betont in seinen Werken immer wieder, daß er als Naturforscher, nicht
als frommer Metaphysiker, zu seinen Erkenntnissen gelangt sei; zugleich
gibt er aber zu, daß es keine reine Tatsache bzw. reine Erfahrung gibt,
sondern daß jede sog. Erfahrung in ein System von Hypothesen
verwickelt ist, vor allem dann, wenn es um eine umfassende Schau des

ganzen Universums und seiner Entwicklung geht.
Teilhards vielbändiges Lebenswerk, das heute in Millionenauflagen

in der ganzen Welt verbreitet ist, durfte zu seinen Lebzeiten nicht im
Druck erscheinen, weil es der geltenden Kirchenlehre nach Auffassung
der damaligen Theologie zu widersprechen schien. Heute wird nicht
nur unter Naturwissenschaftern, sondern auch in der ganzen Christenheit

sowie im Einflußbereich des Marxismus sein Werk mit großem
Interesse studiert, und man ist jetzt nooh nicht so weit, daß man sagen
könnte, es sei in seinem Gehalt voll erfaßt, ausgeschöpft und fruchtbar
gemacht. Teilhard de Chardin hat die neuzeitliche Evolutionstheorie
der Naturwissenschaft nicht nur im vollen Umfange aufgenommen

114



und z. T. weitergeführt, die Evolution des Lebens wird ihm vielmehr
zur großartigen Erscheinungsweise des göttlichen Schöpfungsplanes in
und hinter allem Seienden. Diese Sicht soll nun in einzelnen Schritten
entfaltet werden.

a) Die «Innenseite der Dinge
Wer als Naturforscher heute den Menschen betrachtet, sieht ihn als
eine leibseelische Einheit, als ein Stück Natur, zu dem allerdings ein
«Innen» oder «Bewußtsein» gehört. Beides ist nicht voneinander zu
trennen. Teilhard geht nun von diesem Menschen, der Spitze der Schöpfung,

in seinem Denken und Forschen zurück bis auf die Vorstufe des
Lebens, dem sog. Weltstoff. Dort stellt die heutige Physik das kosmische
Phänomen fest, daß dieser Stoff nicht ein statisches System
unveränderlicher Elemente ist, sondern in ständiger Bewegung und Transformation

begriffen. Der Weltstoff wandelt sich um nach einem Gesetz
zunehmender Verflechtung. Es drängt offenbar ein Trieb vom Einfachen
zum Komplizierten, den Teilhard die «Innenseite» der Dinge nennt.
Diese sog. Innenseite tritt mit dem Auftauchen des Organischen immer
stärker ins Licht. Jeder höheren, äußeren Stufe der Komplexität, auf
die das Leben in seiner Entwicklung springt, entspricht auch ein
höherer Grad von «Bewußtsein» und «Innerlichkeit». Im ganzen Kosmos,
so sieht es Teilhard, wird die materielle Außenseite der Entwicklung
von einer meist verborgenen, bewußten Innenseite begleitet. Die
gesamte Erscheinungswelt birgt gewissermaßen ein Psychisches in sich.
Materie und Geist bilden also in der Entwicklung eine unlösliche Einheit.

Es kann demnach auch nichts eines Tages in Erscheinung treten,
was nicht irgendwie von Anfang an schon dunkel vorhanden war. Diesem

«Innern» des kosmischen Stoffes 1st eine Energie eigen, welche
das ganze Universum in Richtung auf einen immer komplexeren und
bewußteren Zustand vorantreibt, wie eine Spirale.

b) Die Zielgerichtetheit der Evolution

Mit Darwin sieht Teilhard die Zuchtwähl, den Kampf ums Dasein,
aber auch die später von der Forschung erkannten plötzlichen Mutationen

als bestimmende Faktoren. Sie können die Höherentwicklung des
Lebens aber nicht allein erklären. Vielmehr muß — nach Teilhard —
im Innern des Weltstoffs eine Kraft wirken, die das Leben planmäßig
kompliziert. Die über die ganze Erdrinde verbreitete lebende Hülle,
deren Ursprung aus dem Anorganischen für uns im Dunkeln liegt, ist eine
Einheit. In dieser gesamten Biosphäre setzt ein planmäßiges Tasten
nach oben ein. Von einer zoologischen Schicht zur andern gibt es ein
Werden und sprunghaftes Wachsen, das bei allem rastlosen, unerklärlichen

Springen doch in dieselbe Richtung vorandrängt. Das gemein-

115



same Maß und Merkmal dieser Fortschritte der Evolution ist das
Nervensystem, welches sich in auffallenden Sprüngen verfeinert, von Schicht
zu Schicht, und sich konzentriert. Diesem äußeren Beweis der
Zielstrebigkeit der Evolution entspricht eine Steigerung der seelischen
Innenseite. Die gesuchte Triebfeder der Höherentwicklung ist für Teilhard
das aufwärtsdrängende «Bewußtsein», also jenes Innen des kosmischen
Stoffes, von dem wir sprachen. Einzig daraus findet der Aufstieg des
Lebens seine Erklärung. In der Zeitepoche des Tertiär ist die
Bewußtseinstemperatur, die psychische Spannung, wie Teilhard sagt, bei den
Insekten und Säugetieren so stark angestiegen, daß der große Sprung
der Evolution geschieht: die Entstehung des Menschen. Etwa vor einer
Million Jahren ist der Mensch wie ein Pfeil aus dem Bündel der Hand-
und Hirnwesen hervorgesprungen. Dieser Mensen, der als Glied in der
Kette der Evolution des Materiellen und Seelischen ganz Natur ist, ist
doch zugleich das Ziel und die Spitze der Evolution. Der Mensch blickt
nicht nur um sich, sondern auch in sich. Er weiß als einziger, daß er
weiß. Er weiß auch um seinen Tod. Er hat, wie wir sagen,
Selbstbewußtsein. Im Menschen blickt das Bewußtsein, welches als Triebfeder
in der ganzen kosmischen Entwicklung am Werk ist, zum erstenmal in
den Spiegel. So ist für Teilhard der Mensch das deutlichste Beweisstück

dafür, daß die Entwicklung des Lebens auf der Erde in ihren
materiellen Formen zutiefst eine Bewußtseinsbewegung ist. Der Mensch
ist nicht nur ein neuer Zweig am Lebensbaum, er ist die Spitze, auf die
das biologische Tasten der Erde seit Urbeginn zuläuft. Ohne diese
Spitze wäre die Biosphäre des Lebens ein Torso geblieben. Der Mensch
ist also auch nicht nur eine äußere, letzte Phase der Entwicklung. Er
ist der innere Grund, um dessentwillen sich vorher alles so entwickeln
mußte. Erst im Menschen erhält das ganze Universum seinen Sinn.

c) Ein neuer Schöpfungsbegriff

Im Grunde ist damit auch ein neuer Schöpfungsbegriff gegeben. Als
Naturforscher weigert Teilhard sich zwar, über den ersten Punkt, die
Herkunft des Alls aus dem Nichts, etwas zu sagen. Er nennt diesen
Ursprung den Punkt Alpha. Wissenschaftlich ist der Schöpfungsvorgang
erst in seinen späteren Stadien faßbar.

Als Christ sieht Teilhard im Ursprungspunkt Alpha den Schöpfergott.

Im ersten, ursprünglichen Schöpfungsakt war gleichsam die
gesamte weitere Entwicklung angelegt und vorhanden. Wie eine Spirale
sich aus breiter Basis aufschwingt, sich verjüngt und in eine Spitze
ausläuft, so ist es mit der gesamten Schöpfung über die Jahrmilliarden
ihrer bisherigen Entwicklung hin. Gott ist also der auslösende Ursprung,
Punkt Alpha, und auch die geheime geistige Triebfeder, der Urgrund
und Hintergrund der gesamten Evolution. Es gibt also nur einen Schöp-

116



fungsakt Gottes, der schon seit Milliarden Jahren im Gange ist und
noch weiter andauern wird. In diesem einen Schöpfungsakt ist der
Mensch und seine Entstehung eingeschlossen; der Mensch kommt also
nicht durch eine besondere, senkrechte Einwirkung Gottes von oben
zustande, sondern er /ist auch ein Produkt jener göttlichen Energie, die
in der ganzen Evolution am Werk ist.

Wir sehen, wie hier der biblisch-christliche Glaube an den Ursprung
des Lebens aus Gottes Schöpferkraft sich neu inkarniert hat im
Erkenntnis material heutiger Naturwissenschaft, also gleichsam übertragen
worden ist aus dem Gefäß des statischen, antiken Weltbildes in das
neue Gefäß des evolutiven, naturwissenschaftlichen Weltbildes von
heute. Diese evolutive Welt der Entwicklung ist nicht ein materialistischer

Zufall, sondern die Erscheinungsweise der göttlichen Schöpferkraft.

d) Zukunft und Ziel der Schöpfung

Zur grandiosen Schau Teilhard de Chardins gehört unlöslich der Blick
in die Zukunft. Wohin zielt das Ganze, das wir mit Teilhard nun
betrachtet haben? Teilhard selbst sagt zu dieser Frage nach der zukünftigen

Entwicklung: «Die Welt ist nur nach vorwärts interessant.» In
seinen Briefen stellt der Forscher fest, eigentlich habe ihn immer nur
diese Frage interessiert. Er sei bloß deshalb ein Leben lang in die
Jahrmillionen der Paläontologie hinabgestiegen, um aus der Richtung der
bisherigen Entwicklung Ansatzpunkte zu gewinnen, wie sich die
Menschheit in der Zukunft weiterentwickeln werde.

Für Teilhard ist auch die Entwicklung des Menschen noch nicht
an -ihr Ende gekommen. Ganz im Gegenteil! Mit dem Sprung ins
Denken hört die Evolution nicht auf, sondern sie spielt jetzt mit
anderen, geistigen Methoden weiter. Das Bewußtsein des Menschen
tendiert immer mehr zu einer Steigerung, zu größerer und komplexerer
Menschlichkeit (UltraMenschheit). Hier kommt nun die Gestalt Christi
in das Blickfeld Teilhards. Mit der Erscheinung Christi in der
Geschichte ist das gottmenschliche Ziel der gesamten Geschichte des
Universums vorweg sichtbar geworden — einen Moment lang nur. Und alle
weitere Menschheitsgeschichte nach Christus ist ein immer stärkeres
und bewußteres Hineinwachsen der Menschheit in die Einheit des
kosmischen Christusleibes. Die ganze Welt und Menschheit, mit ihrer
materiellen Seite, wächst zum Christusleib, zur immer größeren Bewußtheit

des göttlichen Geistes heran, bis einmal die psychische Temperatur
wieder so sehr angestiegen sein wird, daß das letzte Ziel der Entwicklung,

der Christus und die in ihm geeinigte Menschheit, wie ein Blitz
hervortreten. Das ist der Punkt Omega, die Parusie oder Wiederkunft
Christi. Dann verbinden sich das Eine und das geschaffene Viele zur

117



Ganzheit: Gott alles in allem. Zeiohen dieser Entwicklungstendenz ist
für Teilhard u. a. die immer stärker hervortretende Sozialisat ion der
ganzen Menschheit, das heißt ihre Abkehr vom Individualismus zu
einem neuen sozialen Bewußtsein (Ultra-Menschsein) und auch zu einer
neuen Einheit auf dem ganzen Erdball, wie wir es in diesem Jahrhundert

schon erleben.
Bewußtes Christsein besteht nun nach Teilhard darin, daß der

darum wissende Mensch sein ganzes Sein und Tun in der Welt als Bau
des kommenden Reiches Gottes sehen darf, daß für ihn die materielle
und geistige Welt immer mehr durchscheinend wird auf den göttlichen
Hintergrund und die göttliche Energie in allem. Eine wahrhaft
großartige, jedoCh naturwissenschaftlich und theologisch nicht unproblematische

Schau, die uns Menschen des 20. Jahrhunderts herausfordert, wo
auch immer wir unseren geistigen Standort haben mögen.

Gerhard Traxe!

Zwei große Tote
Im Begriffe, das Gedenken an Pierre Teilhard de Chardin mit dem
Hinweis auf seinen Todestag, den Ostersonntag, 10. April 1955, zu
vertiefen, drängt sich mir ein anderes Datum auf, der 9. April 1945, der
Todestag Dietrich Bonhoeffers. Neben den zahlreichen Unterschieden
in Wesen und Schicksal der beiden großen Toten der Jahrhundertmitte
gibt es ein Gemeinsames: ihre Bereitschaft zum Tode und ihre
Ausstrahlung nach dem Tode.

Dietrich Bonhoeffers letzte Worte an einen zurückbleibenden
Gefangenen sind: «Das ist das Ende — für mich der Beginn des Lebens».
Teilhard de Chardin schreibt 1955 in einem Brief: «Mein großes Gebet
bittet darum, 'gut zu enden'; ich verstehe darunter, auf die eine oder
die andere Weise durch meinen Tod 'zu besiegeln', wofür ich immer
gelebt habe: nämlich für die Überzeugung, daß es uns voraus zugleich
ein Ultrahumanes und ein Ultrachristliches gibt — in einem im
Zustand beschleunigter Evolution befindlichen Universum.»

Beide haben erst Jahre nach ihrem Tode erneuernden und
weitreichenden Einfluß, Bonhoeffer durch seine Verkündigung der mündig
gewordenen Welt und Teilhard de Chardin durch seine Schriften zur
Evolution, deren Druck ihm zu Lebzeiten von seinem Orden untersagt

war.
Beide, der Deutsche und der Franzose, haben zeit ihres Lebens

über die Grenzen hinweg — im Raum und in der Zeit — gelebt, auf
eine Welt hin, in der Gott alles in allem sein wird. Berthe Wicke

118


	Teilhard de Chardin - Eine Einführung in sein Denken : Referat in der Vortragsreihe der ref. Kirchgemeinde Witikon : "Naturwissenschaft - ein Glaubenshindernis?"

