
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 69 (1975)

Heft: 4

Artikel: Die Kraft der Saat

Autor: Blanke, Huldrych

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-142446

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-142446
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Kraft der Saat
Markus 4, 1-9

Und er fing abermals an, am See zu lehren. Und es versammelte

sich bei ihm sehr viel Volk, sodaß er in ein Schiff stieg
und auf dem See sich setzte; und alles Volk war am See auf
dem Lande. Und er lehrte in Gleichnissen vieles und sagte zu
ihnen in seiner Lehre:
Höret zu! Siehe, der Säemann ging aus, um zu säen. Und es
begab sich, indem er säte, fiel etliches auf den Weg, und die
Vögel kamen und fraßen es auf. Anderes fiel auf den felsigen
Boden, wo es nicht viel Erde fand, und es ging sogleich auf,
weil es nicht tiefe Erde fand; und als die Sonne aufging, wurde
es verbrannt, und weil es nioht Wurzel hatte, verdorrte es.
Anderes fiel unter die Dornen, und die Dornen wuchsen auf und
erstickten es, und es brachte keine Frucht. Noch anderes fiel
auf den guten Boden und brachte Frucht, indem es aufging
und wuchs; und eins trug dreißigfältig und eins sechzigfältig
und eins hundertfältig. Und er sprach: Wer Ohren hat zu
hören, der höre!

Während seiner ersten, galiläischen Wirksamkeit kommt Jesus auch in
seine Vaterstadt Nazareth; hier, am Sabbath in der Synagoge, verkündet

er seinen erstaunten, schließlich entrüsteten Volksgenossen, wozu
er sich seit seiner Taufe durch Johannes in der Wüste berufen fühlt.
Er zitiert das Alte Testament, dort den Begriff des sogenannten Gnaden-

oder Halljahrs. Im Halljahr, das heißt jedes fünfzigste Jahr,
wurden in Israel nach dem Gesetz alle, die aus irgendeinem Grund,
etwa duroh Schulden, in Sklaverei geraten waren, frei. Eine solche
Zeit, sagt Jesus, beginnt nun für die Welt, das endzeitliche Paradies,
eine universale Bruderschaft, in der die Unterschiede des oben und
unten, von arm und reich aufgehoben sind; und er sah seine Proklamation

legitimiert durch die Zeichen, die durch seine Hand geschahen
und die ihm erste Anzeichen der jetzt anbrechenden neuen Schöpfung
bedeuteten.

Viele, so heißt es, glaubten ihm und schlössen sich ihm an, nicht
in Nazareth, aber in vielen Städten und Dörfern Galiläas: die Armen
vor allem, und neben den Zwölfen waren es Dutzende, die ihre Hoffnung

in ihn setzen und mit ihm zogen, Männer und Frauen.
Manche von diesen Vielen jedoch zeigten sich bald enttäuscht. Das

Reich Gottes kam nicht wie sie hofften: in stetig rascher Ausdehnung,
Galiläer auf Galiläer, Ort nach Ort und schließlich die Inthronisation
dös Messias. Jesus und seine Botschaft fand Widerstand: die Kirchen-

109



fürsten legten ihm ihre Schlingen, seine Verwandten glaubten, er sei
von Sinnen, ganze Ortschaften verschlossen sich seiner Predigt, Nazareth,

die Heimatstadt, Chorazim, Bethsaida, Kapernaum. Und mancher
in der Schar Jesu begann laut oder leise zu murren: Wie soll das
geschehen? Wie soll das kommen,unter diesen Umständen?

Jesus hat ihr Murren gehört, und er gibt seine Antwort in einigen
Gleichnissen, die er seiner Betrachtung der Natur entnimmt: das Gleichnis

vom Senfkorn, von der selbstwachsenden Saat, vom Säemann. Das
Reich Gottes, sagt er — es war die Zeit der Aussaat —, ist wie der
Säemann, der ausgeht um zu säen. Viel geht verloren, a ufdem steinigen
Felsboden, im Unkraut, auf dem Weg, das ist wahr. Dennoch, ist das
nicht wunderbar: es genügt, daß ein geringer Teil der Aussaat auf das
gute Land fällt und schließlich, durch Gottes Macht, steht eine
überreiche Ernte da.

Jesus will sagen: Auch wir sind ein kleiner, kümmerlicher Anfang,
das ist wahr. Dennoch, wie durch den spärlichen Samen, der in gutes
Erdreich fällt, ein Erntefeld wird, wird sich auch an uns die Schöpferkraft

Gottes bewähren. Mag auch für Menschenaugen unsere Arbeit
vergeblich und erfolglos scheinen, Gottes Stunde kommt und mit ihr
ein Erntesegen über Bitten und Verstehen. «Wer Ohren hat zu hören,
der höre» und erkenne das Geheimnis: was wir jetzt in der Natur
erleben, erfüllt sich bald in der Geschichte des Reiches Gottes.

Dabei ist, um Gesagtes unterstreichend deutlich zu maohen, darauf
hinzuweisen, daß Jesus mit diesem und den andern Gleichnissen vom
Kommen des Reiches Gottes eben gerade nicht dem Gedanken einer
stetigen Entwicklung das Wort spricht, wie er wohl unter seinen zum
Teil vielleicht recht bequemen Anhängern da war und wir diese Gleichnisse

heute allzu vorschnell-optimistisch auszulegen pflegen — im
Gegenteil. Jesus sah die Natur, die er als Beispiel heranzog, noch mit
andern Augen als wir, mit den Augen des ungelehrten, kindlichen
Morgenländers. So bot sie ihm noch Geheimnisse. Bin solches,
überraschendes Geheimnis war für ihn das Aufeinanderfolgen zweier
grundverschiedener Zustände in der Natur: das kleine Samenkorn — das
große Erntefeld, der geringe Anfang — das gewaltige Ende. Zwar sah
er den Zusammenhang der beiden Zustände, doch blieb er ihm
unerklärlich, nur als ein Wunder Gottes deutbar. Und so, sagt Jesus, kommt
auch das Reich Gottes: am Anfang das Senfkorn, am Ende, welches
Wunder, ein Baum der alles überschattet.

Das bedeutet nun allerdings nach Jesu Meinung nicht, daß neben
der alles vollendenden Schöpferkraft Gottes der geringe Samen zur
Bedeutungslosigkeit verurteilt wäre. Im Gegenteil, es braucht, im Acker
des Landwirts, im Acker Gottes, die an sioh so unbeträchtliche Saat,
ihre Bereitschaft in die Erde zu fallen und dort zu sterben. Dieser An-

110



fang muß gemacht sein, ja, er ist sogar das auslösende Moment von
allem, das aus der unendlichen Macht Gottes die Ernte herbeizwingt;
oder, in einem andern Jesuswort gesagt: es braucht die kleine Schar der
gewaltsam Ringenden, die durch einen gewaltigen sittlichen Einsatz aus
der Gewalt Gottes das Reich herbeinötigt, die große Revolution aller
Verhältnisse von Gott her.

Im Blick auf diese Ferienzeit versprach vor einigen Monaten das
Plakat eines Reisebüros von vielen Wänden und ein Inserat in vielen
Gazetten: «Wir Ferienverbesserer kennen noch Paradiese». Geschickt
war damit an die wohll in jedem menschlichen Herzen schlummernde
Paradiesessehnsucht appelliert, unser aller Sehnsucht nach Glück, Liebe
Gemeinde, es gibt Ferien und Ferien; dooh wollen wir jetzt nicht
darüber diskutieren, sondern nur festhalten, daß es neben Ferien als
Surrogat echten Erlebens, das die zumeist ferne Ferienwelt überheblich
als Menagerie versteht, Ferien gibt, die eine Ahnung geben können vom
Leben in seiner Fülle und neue Horizonte eröffnen, Blicke auf bisher
unerkannte Gaben der Schöpfung außer uns und in uns.

Die Bibel verheißt ein Paradies, das nicht nur wie Ferien ein
flüchtiger Vorgeschmack des Lebens in seiner Fülle bedeutet (wenn es

gut geht), sondern die Fülle überhaupt, ein Halljahr des Herrn, eine
Zeit, da der Mensch befreit sein wird von aller innern und äußern
Bedrückung, aus dem Sklavenstand erlöst zur Freiheit.

Auf unsere Frage, wann und wie diese Zeit der Fülle kommen
kann, antworten uns die Propheten des Alten Testaments: Kehret um,
suchet Gerechtigkeit und Wahrheit, dann wird Gott euch Recht schaffen

vor euren Bedrückern, und seine Herrlichkeit wird aufgehen über
euch — und über den Völkern. Ja, Israel als der treue Knecht Gottes
wird stellvertretend durch sein Leben der Treue Gott bewegen können.
seinen Frieden über die ganze Welt, auch über die Natur auszugießen.

Jesus steht in dieser Tradition —¦ und radika/lisiert sie. Er will
nicht länger warten auf Gottes Reich. Er versteht die Seinen als letzte
Saat, aus der hundertfältige Ernte whd, als Stellvertreter des berufenen,
aber schwächlichen Gottesvolkes, die in gesammeltem Einsatz aufbrechen,

Israels Versagen wettzumachen; man könnte fast von einem
Zündkörper reden. Ja, Jesus versteht sich selber schließlich als der
stellvertretende Knecht, der durch sein unschuldiges Leiden Gott bewegen
wird, das Reich zu bringen.

Wir wissen von Jesu Täuschung und letzter Enttäuschung, um
seinen Verzweiflungsruf am Kreuz: «Mein Gott, warum hast du mich
verlassen?»; wir wissen, daß das Reich Gottes ausblieb, damals bis
heute. Dennoch lassen wir nicht vom Gotte Jesu. Auch wir, wenn wir
die dem Menschen ureigene Frage nach dem Letztgültigen stellen,
erfahren, unwiderruflich bestimmt durch unsere Herkunft, durch Jesu

111



Botschaft, Gott als wirkende Kraft, die das Reich des Friedens will;
doch wir erfahren, unwiderruflich bestimmt auch durch die Vernunft,
diese ewige Wahrheit nicht mehr in ihrem alten personalen Bild, wie
es Jesu etwa im Gleichnis des Richters formulierte, der dem inständigen

Bitten der Witwe schließlich nachgibt. Wir haben gelernt, an Jesu
und anderer Gottverlassenheit, das väterliche Bild Gottes als Bild zu
verstehen, also, ohne es mit eigenen Wünschen zu überlasten, in seinem
Gehalt, nicht mehr in seiner Allmacht, aber in seiner Macht, die zu
ihrem Ziele kommen und alles in allem werden will.

Wir lassen nicht vom Gotte Jesu, und wir lassen nicht von Jesu
Ungeduld vor Gott. Zwar glauben wir heute, nicht zuletzt von Jesu
letzter Erfahrung her, Gottes Wirksamkeit nun also dooh im Sinne einer
Evolution Gottes, nicht mehr einer Revolution Gottes verstehen zu
dürfen, doch hoffen wir, damit nicht einem billigen christlichen
Fortschrittsglauben das Wort zu reden, im Sinne eines bequemen
Kulturchristentums, das in Zuschauerhaltung das Wachsen von Gottes Reich
in dieser Welt wie etwas Selbstverständliches betrachtet und die Macht
der Mächte dieser Welt übersieht. Wer könnte das noch! Wir hoffen
vielmehr in einer neuen, realistischen Hoffnung, Jesu Korrektur am
leichtfertigen Fortschrittsdenken seiner Anhänger damals ernst zu
nehmen — indem wir Jesu Ungeduld ernstnehmen und sein Vertrauen in
die auslösende Wirkung des von ihm geforderten entschiedenen
Einsatzes der Seinen. Ja, Christsein im Sinne Jesu bedeutet letzte Entschiedenheit

und fordert Menschen, die ernstmachen und rechnen mit Gott,
die also die Schöpfermaoht des Lebens in jesuanischer Ungeduld zu
drängen suchen, in ihrem Gebet in der stillen Kammer, in ihrem Einsatz
an den Brennpunkten der Welt. Zwar wird solche Intensität gelebten
Glaubens nun nicht mehr hoffen, daß sie auf einen Schlag Welten
versetzt, aber vielleicht Berge des Übels, in der festen Hoffnung, daß ihr
Anlauf, bezwingend, Hilfe findet bei der Macht Gottes, der sie zu Hilfe
kommen will.

Liebe Gemeinde, wir sind der Same der gesät ist, und wir haben
als Samen Gottes eine Verheißung: Gottes Reich, das wachsen muß,
in die Höhe, in die Breite, in die Tiefe — und wachsen kann, wenn
wir es wollen, mit Gottes Hilfe. Huldrych Blanke, Riehen

Der Mensch vermag das Leiben, so kurz und gefährlich es ist, nur dann
sinnvoll zu finden, wenn er sich dem Dienst an der Gesellschaft
verschreibt.

Albert Einstein

112


	Die Kraft der Saat

