
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 69 (1975)

Heft: 3

Artikel: Kirche und Kriegsdienstverweigerung

Autor: Bartsch, H.-W.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-142437

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-142437
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Fremdreligionen» heraus. Sie lauten: Jesus und Andersgläubige —
Paulus" radikale Kritik am Heidentum — Universalistische Haltung
bei Kirchenvätern — Ambivalente Haltung bei Augustin — Die Wende
durch Konstantin — Toleranz bei Franz von Assisi und Nikolaus Cu-
sanus — Luther und die Fremdreligionen — Katholische Weltmission
— Englische Theologen — Die Dialektische Theologie — Katholische
Stellungnahmen heute.

Gustav Mensching hat mit dieser Analyse den Versuch gemacht,
den Dialog der Religionen in aller Freiheit und ohne Vorurteile
darzustellen. Als Leitmotiv könnte man diesem Buch die in Felsen gehauene
Mahnung des indischen Königs Ashoka (um 250 v. Chr.) setzen, die
lautet: «Es höre einer das andern Religionslehre und befolge sie».
Mensching hat über den Fragenkomplex der Toleranz schon 1966
eine eigene Schrift, «Toleranz und Wahrheit», herausgegeben. Für ihn
bedeutet Toleranz nicht nur das bloße Unangetastetlassen fremder
Glaubensüberzeugungen, sondern die positive Anerkennung fremder
Glaubensformen als echte Möglichkeit der Begegnung mit der
Wirklichkeit des Heiligen, die sich in den verschiedenen Religionen in
unterschiedlichen Erlebnisaussagen bekundet. Sie weist den Weg auf
das Bewußtsein einer letzten Einheit in allen Religionen, wie
es im Bildwort des Zenbuddhismus ausgedrückt ist, wo die Rede von
dem einen «Monde der Wahrheit» ist, der sich auf Erden in vielen
verschiedenen Gewässern spiegelt und doch derselbe eine Mond
bleibt: «Ein und derselbe Mond spiegelt sich in allen Wassern. Alle
Monde im Wasser sind eins in dem einen einzigen Mond».

Helen Kremos

Kirche und Kriegsdienstverweigerung
Wenn wir die Kirche in ihremVerhältnis zu andern Ereignissen, Größen
oder Haitungan sehen und beurteilen wollen, müssen wir sie selbst von
ihrer Aufgabe her verstehen. Wir müssen fragen, ob sie in ihrem
Verhältnis zu diesen anderen Größen diese Aufgabe erfüllt hat oder
zumindest ihr gerecht zu werden sich bemühte. Diese Aufgabe der Kirche
ist zusammengefaßt Apg. 1,8: «Ihr werdet meine Zeugen sein in
Jerusalem in ganz Judäa und Samarien und bis ans Ende der Erde.» Um
dies als Maßstab für das Verhalten der Kirche zu nehmen, müssen wir
allerdings inhaltlich näher bestimmen, was es bedeutet, Jesu Christi Zeuge
zu sein. Wirkönnen dafür einerseits die inhaltlicheBestimmung der
Aussendung der Jünger und andererseits die Predigt des Paulus von der
Auferstehung nehmen. Der Auftrag an die Jünger ist Luk. 9, 2 knapp

80



zusammengefaßt: «Und er sandte sie aus, das Gottesreich zu verkünden
und zu heilen.» Matth. 10, 8 ist etwas breiter ausgeführt: «Verkündigt
und sagt, das Reich der Himmel ist nahe gekommen. Heilet Kranke,
weckt Tote auf, reinigt Aussätzige, treibt Dämonen aus. Umsonst habt
ihr's empfangen, umsonst gebt es.»

Diese Bestimmung erscheint zunächst antiquiert, wie uns die
Berichte über die Wunder Jesu der Entmythologisierung bedürftig erscheinen.

Aber ales, was Jesus den Jüngern aufträgt, ist nur die Konkretisierung

des Auftrags, das Gottesreich zu verkündigen. Und wenn Paulus
seinen Auftrag als Bezeugung des Evangeliums oder als Verkündigung
der Auferstehung bezeichnet, so bewahrt uns jedenfalls der Auftrag
Jesu an die Jünger davor, dies nur als verbale Verkündigung zu
verstehen, ein Mißverständnis, das den Protestanten seit Luther und
modernen Theologen seit der «Theologie des Wortes» allzu nahe liegt.
Die Bezeugung des Evangeliums war in der Urchristenheit niemals
allein ein Reden, sondern immer zugleich ein Handeln. Durch dieses
Handeln wurde das Gottesreich als gegenwärtige durch den Auferstandenen

gegebene Wirklichkeit bezeugt, wie es am deutlichsten in dem für
die Gemeinde konstitutiven gemeinsamen Mahl sichtbar wird.

Übertragen auf die Gegenwart bedeutet dies, daß die Kirche in
ihrem Reden und Handeln daran zu prüfen ist, wie weit sie damit diese
Gegenwart des Gottesreiches bezeugt. Selbst wenn die Kirche aufgrund
eines theologischen Vorbehaltes das Gottesreich nicht als gegenwärtige
Wirklichkeit sondern als absolute Zukunft versteht, so gilt es, diese
Zukunft, die Hoffnung, den Glauben an dieses zukünftige Reich durch
Reden und Handeln zu bezeugen. Das hat für die Frage der
Kriegsdienstverweigerung unmittelbare Bedeutung; denn aus welcher
Motivation ein KDV sdine Haltung auch einnimmt, das Kriegshandwerk,
das ein KDV ablehnt zu erlernen, kann unter keinen denkbaren
Umständen ein geeignetes Mittel sein, das Gottesreich als Gegenwart oder
unmittelbar bevorstehende Zukunft zu bezeugen. Es ist darum bezeichnend,

daß in aller Rechtfertigung des Wehrdienstes von kirchlicher
und theologischer Seite immer der Hinweis begegnet, daß wir in einer
gefallenen Welt leben. Es ist jedoch sicher nicht Aufgabe der Kirche,
dies zu bezeugen, was ohnehin jeder vernünftige Mensch weiß, sondern
es ist ihre Aufgabe, das Ende dieses «Gefallen seins», die Möglichkeit
eines anderen Weges im Zusammenleben der Menschen zu bezeugen.
Eine theologische Rechtfertigung des Wehrdienstes ist eine konkrete
Verleugnung der Auferstehung Jesu Girisi und allein auf biblizisti-
schem, kasuistischem Wege, also mit Hilfe gesetzlicher Interpretation
des Neuen Testamentes möglich.

Damit wird nicht einem grundsätzlichen, prinzipiellen Pazifismus
das Wort geredet. Die Kirche hat recht, wenn sie ihrerseits diesem Ge-

81



setzliohkeit und das fruchtlose illusionäre Bemühen vorwirft, sich von
den Sünden dieser Welt unbefleckt zu halten. Aber die Kirche ihrerseits
verfällt der gleichen Gesetzlichkeit, wenn sie durch Interpretationskünste

versucht, die radikale Forderung des 5. Gebotes zu individualisieren

und daraus das staatlich sanktionierte Töten auszunehmen.
Nioht nur das radikale Bemühen der Gesetzeserfüllung, sondern ebenso

das Bemühen, Freiräume von der Gesetzesfordeuung zu finden, ist
Zeichen für Gesetzlichkeit. Die theologische Rechtfertigung des
Wehrdienstes ist nicht weniger gesetzlich und unevangdlisoh Wie der
grundsätzliche Pazifismus. Evangelisch ist allein eine Entscheidung, die sich
an der Bezeugung des von Christus proklamierten Gottesreiohes
ausrichtet. Und diese muß für die Kriegsdienstverweigerung fallen, weil
es undenkbar ist, daß ein Christ mit der Waffe in der Hand oder anderweitig

im Dienst des Kriegswesens das gegenwärtige oder zukünftige
Gottesreich bezeugt.

Damit ist die Ideologie des Friedensdienstes mit und ohne Waffen,
der Neutralität gegenüber dieser Entscheidung zurückgewiesen. Diese
Haltung, die teilweise auch mit der These der Komplementarität beider
Entscheidungen begründet wurde, erweist sich schon damit als ideologisch

und nicht-evangelisch, daß für den Frieden, dem angeblich beide
Entscheidungen dienen, die Erhaltung der bestehenden Ordnung als
konstitutiv angenommen wird. Der Friede, dem angeblich sowohl der
Wehrdienst wie der Ersatzdienst dient, ist unbiblisch statisch verstanden,

ohne daß inhaltlich danach gefragt wird, ob die bestehenden
Verhältnisse den Namen Frieden verdienen. Dieser Friede beläßt die
herrschende Klasse im Besitz ihrer Macht und die Unterdrückten in ihrer
abhängigen bis menschenunwürdigen Position. Die in der heutigen Welt
notwendigen Veränderungen, die erst einen Frieden herbeiführen könnten,

der dem biblischen SCHALOM entspricht, werden ausdrücklich
ausgeklammert und der bestehende Zustand als Frieden ideologisch
überhöht. Es ist dafür kennzeichnend, daß diese Neutralität der
Kirchen, die Wdigerung, Partei zu ergreifen, faktisch als Parteinahme für
den «normalen» Dienst in der Bundeswehr wirkt, wie es sich am
deutlichsten in der Konstituierung der Bundeswehrseelsorge und dem Fehlen
einer auch nur annähernd gleichwertigen kirchlichen Aktivität für die
KDV sichtbar wird. Die enge Bindung der Kirche an den Staat und
damit an die bestehende Ordnung wirkt sich hier aus und hindert an
einer evangelischen Entscheidung zugunsten der KDV, zugunsten eines

von der Wehrpflicht unabhängigen Friedensdienstes.
Die aus dem Evangelium folgernde Haltung der Kirche müßte in

einer aktiven Parteinahme gegen den Wehrdienst bestehen, nicht weil
das 5. Gebot das Töten verbietet, sondern weil die Verteidigung der
bestehenden Ordnung mit Waffengewalt unter bewußter Hinnahme

82



des Tötens von zahllosen Menschen der Bezeugung des Evangeliums
von dem Gottesreich diametral entgegengesetzt ist. Sie müßte aber
auCh darum für die KDV Partei ergreifen, weil diese eine diskriminierte
Minderheit bilden, für deren Recht einzutreten — abgesehen von der
Motivation der einzelnen KDV — grundsätzlich der Kirche als Aufgabe
zufällt. Sie muß sich auf jeden Fall jeder khchlichen Rechtfertigung
und Legitimierung des Wehrdienstes enthalten, da diese immer und
notwendig eine Preisgabe der Freiheit des Evangeliums, eine Bindung an
die bestehende Ordnung und damit an die herrschende Staatsgewalt
bedeutet.

Eine grundsätzliche Ablehnung des Wehrdienstes und damit eine
Parteinahme für die KDV würde eine Befreiung der Kirche von den
Bindungen an Staat und Gesellschaft bedeuten, die zugleich ihre
Verantwortung für die ihr zugewiesene Aufgabe zum Ausdruck bringt.
Diese Aufgabe kann sie nicht als Institution in Abhängigkeit von der
Gesellschaft, sondern nur als freie Organisation im Gegenüber zur
Gesellschaft erfüllen, da niemand vom Staat den Verzicht auf Wehrkraft

und damit die Haltung der Gewaltlosigkeit fordern kann. Nur
solange die Kirche sich damit zufrieden gibt, innerhalb und in
Abhängigkeit von der Gesellschaft und den sie beherrschenden Mächten
eine eigene Institution zu bilden, ist sie genötigt, wie der Staat die KDV
als eine Minderheit anzusehen, deren Tolerierung staatlich so lange
vertreten wird, wie sie keine Gefahr für die Wehrkraft bedeutet. Sie

mag zwar ein wenig stärker als der Staat diese Tolerierung behaupten
und auf ihre Einhaltung dringen, aber sie kann aufgrund der Abhängigkeit

von den im Staat Herrschenden die Ablehnung des Wehrdienstes
nicht als die allein evangelische Haltung, als Bezeugung des Evangeliums

vertreten, wie es ihre Aufgabe wäre.
Es kann in diesem Zusammenhang übergangen werden, daß die

Kirche mit der Akzeptierung des Prüfungsverfahrens, das jeglichem —
nicht nur einem christlichen Begriff des Gewissens widerspricht und
praktisch einem Inquisitionsverfahren gleichkommt, die ihr zugewiesene

Aufgabe nicht wahrnimmt. Der Schutz des Gewissens vor
inquisitorischer Erforschung fällt legitim in den Aufgabenbereich der Kirche.
Sie sollte sich daran erinnern, daß die Inquisition den Glauben zu
erforschen suchte, um Falsohglauben, Häresie auszuscheiden. Da Glauben
nicht nur das Fürwahrhalten von dogmatischen Lehren bedeutet,
sondern in seinem Charakter einer verantwortlichen Entscheidung dem
säkularen Gewissen sehr nahe ist, müßte die Kirche sich gagen die
Erforschung des Gewissens wehren, weil der Staat damit eine Fähigkeit
in Anspruch nimmt, die alllein Gott zukommt. — Aber diese Frage
liegt außerhalb der grundlegenden Problematik der Kriegsdienstverweigerung,

ist lediglich deren formaler Schale zugehörig.

83



Insofern die Kirche das Gottesreich «durch Wort und Werk» (Rm.
15, 18) zu bezeugen hat, sie darum zur Parteinahme gegen die
Verewigung des Zustands der gefallenen Welt gerufen ist, muß sie
allerdings ihr Zeugnis auch für die Beseitigung der Voraussetzungen und
Ursachen für Rüstung und Kriege einsetzen. Da es in der BRD wie in
der ganzen westlichen Welt vornehmlich ökonomische Gründe sind,
die einer Rüstungsbeschränkung entgegenstehen, kann sie an einer
Analyse dieser Gründe nicht vorübergehen, weil sie angeblich «zu
dumm» ist, um diese zu erkennen und korrigieren zu helfen. Sie müßte
sich dann um mehr Kenntnis, mehr Urteilsfähigkeit bemühen. Wenn
heute in der Theologie immer stärker Psychologie und Psychoanalyse,
sowie die von daher resultierende Religionskritik beachtet werden, so
müßte — zur Wahrnehmung der zentralen kirchlichen Aufgabe — umso
mehr die Kenntnis der wirtschaftlichen Zusammenhänge für Krieg
und Frieden erarbeitet und gelernt werden. Eine Umwandlung der
bestehenden Bedingungen, die fortschreitende Rüstung zuerst wirtschaftlich

erfordern, hat die Kirche zu proklamieren, um die Verwirklichung
des biblischen SCHALOM voranzutreiben. Sie müßte nüchtern prüfen,
welche Wirtschaftsordnung der Ordnung des Zusammenlebenes der
Menschen im Gottesreich näher kommt, die auf dem Privateigentum
an den Produktionsmitteln basierende oder diejenige, die das
Gemeineigentum der Produktionsmittel propagiert und zu verwirklichen sucht.
Die selbstverständliche Identifizierung einer christlichen Haltung mit
dem Schutz des Privateigentums hat nicht im biblischen Zeugnis ihre
Wurzel, sondern eher in der durch die Aufklärung und die französische
Revolution bestimmten Freiheitsideologie, die im Privateigentum die
Garantie für Freiheit sieht.

Diese Frage hat darum eine unmittelbare Beziehung zur
Kriegsdienstverweigerung, weil zunehmend die politische Motivation an Boden
gewinnt. Die Kirche kann diese politische Motivation nioht als jenseits
ihrer Zuständigkeit den einzelnen KDV überlassen, sondern sie muß
überprüfen, ob sie diese politische Motivation nicht als Zeugnis für
die Hoffnung auf das kommende Gottesreich in säkularer Gestalt
anzuerkennen hat. Das bedeutet keine politische Identifizierung mitStaats-
oder Wirtschaftsformen, sondern das redliche Bemühen um ein
differenziertes Urteil: Welche Wirtschafts- und Gesellschaftsordnung
bemüht sich um Schritte auf einem Weg, dessen Ziel in säkularisierter
Form das verheißene Gottesreich ist.

Diese Problematik hat in besonderer Schärfe das Antirassismus-

programm des ökumenischen Rates der Kirchen zur Debatte gestellt.
Es war bezeichnend, daß ausgerechnet in der BRD die Kritik an diesem
Programm erhoben wurde und zwar in den Kirchensynoden von
denselben Männern, die sich vorher für die Wiederaufrüstung und die Bin-

84



richtung der Bundeswehrseelsorge eingesetzt und sie theologisch begründet

hatten. Jetzt wurde betont, daß Jesus sich eindeutig gegen jede
Gewaltanwendung ausgesprochen habe. Der ideologische Charakter
dieser Position wird daran deutlich, daß Gewaltanwendung und
Gewaltlosigkeit dem Prinzip der Legalität untergeordnet werden. Legale
Gewalt wird bejaht, auch wenn ihre Anwendung naoh dem Gebot der
Nächstenliebe ebenso wie nach den Menschenrechten illegitim ist, und
illegale Gewaltanwendung wird ausnahmslos abgelehnt und verurteilt,
auch wenn sie nach allen Rechtsbegriffen legitim ist. Wie bereits im
Vietnamkrieg und wie später in Chile wurde eine humanitäre
Unterstützung von Befreiungsbewegungen darum abgelehnt, weil sie die
Funktion einer Solidarisierung mit den Unterdrückten geigen die
Herrschenden hatte.

Gehen wir zu unserem Ansatzpunkt zurück, daß es bei der
Entscheidung auch in dieser Problematik um die Frage geht, wie das
Zeugnis von dem kommenden Gottesreich wirksam ausgerichtet werden
kann, so ist es keine Frage, daß die Solidarisierung mit den
Unterdrückten diesen am ehesten das Zeugnis vermittelt. Das galt ebenso
für die Atheisten und Buddhisten oder Animisten in Vietnam, die das
christliche Kreuz bisher nur in der Gestalt der B52-Bomber gesehen
hatten, die ihnen Tod und Vernichtung bringen sollten, wie es für die
Befreiungsbewegungen in Afrika, Australien und Lateinamerika gilt.
Damit ist die Gewaltanwendung nicht gerechtfertigt, wie dies für die
Ideologie der Bundeswehrseelsorge gilt, die aus einem theoretischen
Gewissenskonflikt eine Rechtfertigung zieht, es wird vielmehr durch
die Solidarisierung mit den kämpfenden Befreiungsbewegungen zugleich
die Solidarität der Schuld bezeugt.

Auch diese Frage hat eine direkte Beziehung zur Frage der
Kriegsdienstverweigerung, weil in den Prüfungsverfahren diese Solidarisierung
mit den Befreiungsbewegungen ein Ablehnungsgrund sein kann. Es geht
dabei um die Gleichsetzung der Konzeption von dem «gerechten Krieg»
mit einer angeblichen Akzeptierung einer «gerechten Revolution».
Abgesehen davon, daß diese Gleichsetzung schon wegen des völkerrechtlichen

Unterschiedes zwischen dem Krieg zwischen Staaten und einer
Revolution innerhalb eines Staatswesens unmöglich ist, muß die Kirche
den staatlichen Behörden (Prüfungsausschüssen) deutlich machen, daß
die von den KDV vertretene Solidarisierung mit den Befreiungsbewegungen

keine grundsätzliche Bejahung der Gewaltanwendung bedeutet.

Die Solidarisierung soll nur ein Zeichen dafür sein, daß Christen
ebenso an der Seite der revoltierenden Unterdrückten stehen, wie Jesus
zwischen zwei Zeloten, zwei revoltierenden unterdrückten Juden, am
Kreuz hing.

Es kommt also für das Verhältnis zwischen Kirche und Kriegs-

85



dienstverweigarung wesentlich darauf an, daß die Kirche sich an die
Erfüllung ihres Auftrages, das Gottasreich zu bezeugen, erinnert, daß
sie sich befreit von der alten pazifistischen Begründung der Verweigerung

des Wehrdienstes und ebenso von der Bindung an die die Staatj
liehe Gewalt bestimmenden herrschenden Mäohte in unserer Geselb
schaft. Ohne diese Befreiung, die Christus uns geschenkt hat, kann die
Kirche ihren Auftrag, Zeuge Jesu Christi zu sein, nicht erfüllen.

H.-W. Bartsch

Zivildienst statt ziviler Ersatzdienst
In seiner Vernehmlassung zum Bericht der EMD-Expertankomniission
zur Frage der Einführung eines zivilen Ersatzdienstes (Münchensteiner
Zivildienstinitiative) begrüßt der Schweizerische Friedensrat (SFR) die
Bestrebungen des Bundesrates, die Militärdienstverweigererfrage zu
lösen, bringt gleichzeitig aber Ergänzungs- und Abänderungsvorschläge

zum vorliegenden Entwurf vor.
Die vorgeschlagene Minimallösung eines zivilen Ersatz dienstes

trägt den Anliegen der Münchensteiner Initiative und den jahrzehntealten

Postulaten der Friedensorganisationen nicht Rechnung. Der
Zivildienst darf nicht Ersatzcharakter haben; er soll vom Militärdienst
möglichst unabhängig sein, da er als humanitärer und Friedensdienst eine
eigene Qualität hat und nach seinen Funktionen ausgestaltet werden
muß. Unumstößlich muß sein internationaler Charakter
sein, Einsätze sollen im In- und Ausland stattfinden. Dieser
Zivildienst ist auf einen Frieden ohne Gewaltanwendung ausgerichtet,
dar auf Gerechtigkeit, Freiheit und Menschlichkeit basiert. Der
Zivildienst, wie ihn der SFR vorschlägt, fördert die Verständigung zwischen
Völkern und Gemeinschaften, zwischen Mehrheiten und Minderheiten.
Von daher drängt sich die praktische Forderung auf, daß der
Zivildienst besonders benachteiligten Menschen, sozialen Randgruppen und
der internationalen Entwicklungszusammenarbeit zugute kommen muß.

Auf dine militärische Strukturierung des Zivildienstes, wie es die
EMD-Expertenkommission will, muß verzichtet werden. Den Zivildienst
als «Parallelorganisation zur Armee», so EMD-Oberst H. R. Kurz,
ausgestalten zu wollen, zeugt von fehlendem Verständnis für die
Anliegen der Münchenstainer Initiative.

Tatbeweis anstelle Gewissensprüfung

Die EMD-Experten wollen die Zulassung zum Zivildienst durch
Gewissensprüfungsverfahren vor zivilen Gremien regeln. Sie gehen davon

86


	Kirche und Kriegsdienstverweigerung

