Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 69 (1975)

Heft: 2

Artikel: Entkolonialisierung und Gewaltlosigkeit (Schluss)
Autor: Goss, Hildegard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-142432

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-142432
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— in seinen mutigen Antiatomappellen — und nur andeutungsweise
geduBerter Gedanke. Wo es galt, sich den Fragen des sozialen Werde-
prozesses konkreter zuzuwenden, blieb sein Werk unvollendet. Wenn
ich recht sehe, skizziert es Ansédtze anarchistischer Zukunftsgestaltung,
die auszuziehen sich lohnte, Huldrych Blanke

Entkolonialisierung und Gewaltlosigkeit
(SchluB3)

In unserem Bericht von 1973 sprachen wir bereits von der Tragik
der Kirche von Mocambique: die offizielle Kirche und die Mehrheit
der portugiesischen :Missionare waren an die portugiesische Regierung
und deren Kolonialpolitik gebunden (dieser Zustand wurde durch das
Konkordat und das Missionsstatut begiinstigt). Der Erzbischof von
Lourengco Marques war Symbol und Instrument dieser unheilvollen
Bindung. In den Augen der Afrikaner war die Kirche Christi an die
Unterdriicker gebunden. Doch es gab auch eine gewichtige christliche
Minderheit, die, besonders widhrend der letzten Jahre, zugunsten der
Afrikaner gegen das herrschende Unrecht, fiir eine integrale Befreiung
— die politische Ebene miteingeschlossen — Stellung bezog. Ein ein-
ziger Bischof, Dom Manuel Vieira Pinto von Nampula, der mit der
schweigenden Zustimmung des Erzbischofs zu Ostern 1974 aus Mo-
cambique ausgewiesen wurde, eine Anzahl ausldndischer Missionare
(WeiBe Viter, Viter von Burgos usf.) und einige portugiesische Prie-
ster, darunter Mons. Duarte de Almeida, Begriinder des Pastoralinsti-
tutes von Beira, bezeugten ohne Furcht das Evangelium, verurteilten
das Unrecht und wurden deshalb aus dem Lande ausgewiesen. In der
Region von Beira setzten sich Laien mit viel Mut und unter groBen
Opfern fiir ¢ine wahrhaft evangelische Kirche ein, Lediglich das Zeug-
nis dieser christlichen Minderheit (Katholiken und Protestanten) hat
bewirkt, daB Schwarze heute noch an die Liebe Christi, des Befreiers
der Menschen, glauben konnen. Seit dem Ende der Diktatur haben sich
diese Christen durch Gespriche, Briefe und Solidarititsaktionen dafiir
eingesetzt, die Probleme ihrer Kirche zu erkliren und appellierten
selbst an die hochsten Stellen in Rom. Sie verlangen Bischofe, die fahig
sind, auf die Erwartungen der Afrikaner eine echte Antwort zu geben,
fihig, diese zersplitterte Kirche zu einen und zu erneuern. Beira besitzt
seit 1965 keinen Bischof; der Erzbischof von Lourengo Marques hat
sich nach dem 25. April zuriickgezogen und wurde nach Rom berufen;
Dom Manuel, den die Afrikaner lieben, konnte noch nicht nach Nam-
pula zuriickkehren. Die iibrigen Bischofe haben wohl eine zaghafte

50



Kritik an die Vergehen der Kirche in der Vergangenheit angelegt, doch
thre Haltung bleibt zweideutig, unklar, ohne Orientierung. Die einzig-
artige Chance eines radikalen Neubeginns geht langsam vorbei und gibt
einer wachsenden Enttduschung Raum. Das trifft besonders auf Lou-
renco Marques zu, wo nur wenige aktive Gruppen bestehen. Die besten
Priester sind gegangen. Man kann das Zogern des Vatikans nicht ver-
stehen, aus der Zahl der fiir diese Aufgabe befdhigten und vorbereite-
ten Priester (diese gibt es und sie wurden u. a. von den Laien vorge-
schlagen), Bischofe fiir die bedeutendsten Ditzesen des Landes zu er-
neuern. Diese Nominierung wiirde es den ausgewiesenen Missionaren
gestatten, nach Mocambique zuriickzukehren, auf das Volk, das sie
liebt und erwartet, zu horen und die Kirche im SchoB3 der Afrikaner,
in threr Kultur und Sprache einzupflanzen und ihnen zu helfen, den
Reichtum ihres Wesens und ihres Glaubens in die neue Gesellschaft
und in die universale Kirche hineinzutragen. Werden wieder einmal
politische Griinde des Vatikans die Erneuerung verhindern, indem man
zu schwache Minner an die Spitze der Kirche stellt? Oder wird man
endlich auf den Heiligen Geist horen? der durch die Bitten des Volkes
Gottes spricht? Vielleicht haben die freimiitigen Gespriche wihrend der
Bischofssynode in Rom zu einer Offnung beigetragen? Mit unseren
engagierten, gewaltfreien christlichen Freunden in Mocambique —
Schwarzen und Weillen — sind wir der Uberzeugung, dafl man fort-
fahren mul}, wenn notig durch linternationale Solidaritit, aus der Kraft
cines unbeirrbaren Glaubens fiir eine authentische, afrikanische Kirche
in Mog¢ambique zu kdmpfen.

Angola. Beginnt Mogambique bereits mit der Energie einer jungen
Nation seinen Weg in die Zukunft festzulegen, so stelllt sich die Frage,
welche Chancen bestehen in Angola, eine gerechte und freie Gesell-
schaft aufzubauen, die Schwarze und Weile umfat? Nachdem wir
Ende September gemeinsam (Jean und Hildegard) ¢ine Zeit in Angola
verbracht, zahlreiche Kontakte in den verschiedenen Bevolkerungs-
schichten aufgebaut und mit Schwarzen und Wei3en die Probleme ana-
lysiert hatten, nach mehreren Wochen intensiver Arbeit der Meinungs-
bildung und Bemithungen um Verstindigung, die Jean im November
durchfiihrte, verlassen wir dieses Land, das die schweren Folgen der
Kolonialzeit erleidet, traurigen Herzens, Sein Reichtum an Erdol (Ca-
binda), Diamanten, Mineralien, fruchtbaren Boden (Kaffee), seine Hiafen
und Eisenbahnlinien machen es zum Opfer im Kampf der GroB-
michte um seine Zukunft: wird Angola ein neokolonialistisches Land
werden? Was sind die schwerwiegendsten Probleme, welche Krifte
kénnen zu einer gerechten Losung belitragen?

Portugal ist entschlossen, die Entkolonialisierung Angolas durch-
zufihren. Seine Armee ist des Kampfes iiberdriissig und hat nur einen

51



Wunsch, nach Hause zuriickzukehren. Hauptsdchlich zwei Hindernisse
stehen den Unabhéngigkeitsverhandlungen im Wege: erstens, das Be-
stehen mehrerer Befreiungsfronten, die einander feindlich gesinnt sind.
(Sie haben sich seither auf ein gemeinsames Programm geeinigt. Red.)
Das Ubereinkommen der Feuereinstellung mufte Portugal getrennt mit
jeder der drei Bewegungen aushandeln. Die Freiheitsbewegungen brin-
gen die ethnischen und ideologischen Differenzen und den Kampf zwi-
schen Kapitalismus und Sozialismus zum Ausdruck. MPLA ist die am
weitesten links stehende Befreiungsbewegung mit den besten Intellek-
tuellen (Schwarzen und Metizen). Sie wird von weiflen marxistischen
Intellektuellen unterstiitzt, verfiigt jedoch auBerhalbLuandaskaum iiber
eine Basis im Volk. Sie list in sich in mehrere Fraktionen gespalten.
Ihr Konzept richtet sich auf nationale Befreiung und ist nicht rassi-
stisch (Fithrer: Dr. A. Neto Chipenda). Die von Holden Roberto ge-
leitete FLNA nimmt politisch keline eindeutige Haltung ein. Sie ist an
die Regierung Mobutu in Zaire gebunden und rekrutiert ihre Mitglieder
aus dem Volk des Bas-Congo (das auch in Zaire verbreiiet ist), Sie ist
rassistisch und stark ausgeriistet. Ihre Truppen, sind, vom Norden kom-
mend, bis Luanda vorgedrungen. Die UNITA schlieBlich, unter Dr.
Jonas Savimbi, arbeitet im Osten des Landes ebenfalls auf tribaler
Basis und steht politisch eher den Portugiesen nahe. In Luanda, wo die
drei Bewegungen in den Afrikanervierteln aufeinanderstof8en, bekdmp-
fen sie sich schon jetzt vor der Unabhingigkeit. Bis jetzt war es un-
moglich, sie fiir die Verhandlungen mit den Portugiesen zu vereinen.
Wir lernten eine kleine afrikanische Gruppe kennen, die PUA (Partido
de Unidade Angolana), die eben dieses Ziel verfolgt, die Einheit der
drei Bewegungen herzustellen, zunichst zwischen der MPLA und der
FLNA. Sie apelliert an die Vernunft und den gesunden Menschenver-
stand, verurteilt Gewalt, Liige, Gerlichte, den Hall zwischen Stimmen
und Rassen. Der Mann, der die treibende Kraft dieser Bestrebungen
ist, hat selbst fiinf Jahre in portugiesischen Gefingnissen verbracht.
Er wei3, daB eine gerechte Zukunft nur aus der Einheit des Volkes
und aus gegenseitiger Achtung geboren werden kann, durch Uberwin-
dung des Rassismus und der ideologischen Spaltungen. Er stellt sich
diesem Anliegen ohne Eigeninteresse vollig zur Verfiigung. Gemein-
sam haben wir gewaltfreie Methoden zur Erreichung dieses Zieles er-
arbeitet — doch bereits jetzt droht man ihm mit der Ermordung.

Das zweite groBe Problem, mit dem sich die Portugiesen bei der
Entkolonialisierung auseinandersetzen miissen, sind die WeiBen und
ihre Interessen. In Angola ist der Anteil der Weilen sehr grof3: etwa
700 000 in einer Gesamtbevolkerung von fiinf bis sechs Millionen. Weil3e
Intellektuelle gibt es nur wenige, etwas mehr Industrielle und Tech-
niker, die groBe Masse der WeiBen sind kleine Leute, hauptsichlich

52



Siedler, arme Portugiesen, die ins Land kamen, um dem Elend in Por-
tugal zu entflichen. Sie sind von Angst erfiillt, wohiin sollen sie gehen,
wenn sie ithren Laden oder ihre Farm verlieren? Deshalb vertreten sie
einen radikalen weillen Rassismus, sie und die Frauen der Mittel-
und Oberschichten; (denn die groBen Firmen, die echten Kapitalisten,
finden immer einen Weg, um ihren Reichtum zu bewahren, oder sie
verlegen ihre Tatigkeit in ein anderes Land). Diese Weillen reagieren
emotionell, blind, ohne zu verstehen, daB die Schwarzen nach fiinf
Jahrhunderten Kolonialismus die Herrschaft der Europder nicht mehr
ertragen konnen. Manche von dhnen sind, wie auch Schwarze in den
Museques (Afrikanervierteln) von Luanda, zu den furchtbarsten Grau-
samkeiten bereit — und jede Nacht gibt es Tote, Wird es moglich sein,
ein groBes Massaker zu verhindern?

Ja, fur die Weiflen muf3 ein Leben in Gerechtigkeit gesichert wer-
den. Doch vor allem miissen sie sich bescheiden lernen und den Platz
einnehmen, der einer weilen Minderheit in einer zu liberwéiltigenden
Mehrheit schwarzer Bevolkerung zukommt. Um dieses Ziel zu errei-
chen ist es notig, daB3 die Weien sich einer radikalen Wandlung unter-
ziechen — nur sie kann zu einer gerechten multirassischen Gesellschaft
fuhren. Wer wird ihnen helfen, diesen Schritt zu tun? ‘Auf politischer
Ebene sind sie in zwei Rechtsparteien organisiert: die PDC (Christliche
Demokraten), die inzwischen verboten wurde, und die FUA (Sammel-
partei verschiedener Gruppierungen). Sie rechnen noch mit der Hilfe
eines Teiles der portugiesischen Armee und des internationalen Ka-
pitalismus. Doch es gibt auch weiBle Liberale und engagierte Christen,
die diese Haltungen nicht teilen. Bestehen die Weillen weiterhin auf der
Abhaltung eines Referendums, um iiber die Zukunft des Landes zu
entscheiiden, so vergessen sie, bewul3t oder unbewuf3t, daB die groBe
Masse der Afrikaner in den Dorfern zu einer politischen Option nicht
fahig ist; die Afrikaner wiirden manipuliert und das Votum konnte die
wahren Kréfteverhdltnisse nicht zum Ausdruck bringen. Man miite zu
einer proportionellen Koalition aller schwarzen politischen Kréifte unter
Mitwirkung von WeiBlen gelangen, die bereiit sind, mit Achtung und in
gerechter Weise zusammenzuarbeiten. Doch von einer derartigen Losung
ist man noch sehr weit entfernt. Gibt es moralische Krifte, die sich fiir
einen Einsatz auf dieser Linie mobiliseren lassen?

Die Tragik der Kirche und der Christen. Ein auslindischer Priester,
der seit fiinfzehn Jahren sehr engagiert in Angola arbeitet, sagte uns:
Das Schlimmste an der Situation der Kirche in Angola scheint mir,
dal} sie vollig unniitz ist! Das ist ein hartes Urteil, denn es besagt, daf3
das Volk durch diese weile Kirche nicht spiiren und erfassen konnte,
daB das Evangelium die Frohbotschaft zur Befreiung der Armen ist.
Das besagt, daB sie weder die Geschichte dieses unterdriickten afrika-

33



nischen Volkes umgestaltete, noch die WeiBen, die Diener des Kolonia-
lismus. Man muf} den Mut haben, die Tiefe dieser Wunde zu erkennen,
um zu einer radikalen Wende zu gelangen und die Demut zu finden,
um Verzeihung zu bitten. Auf dieser Grundlage konnte dann begonnen
werden, das Evangelium Christi inmitten des Volkes zu leben. Die Mas-
senmissionierung von Angola hat sich unter Aufdringen der portugie-
sischen Kirche mit ihren Traditionen und ihrer Ausdrucksweise voll-
zogen. Die Religion wurde, vor allem im Siiden, rasch, doch nur ober-
flichlich angenommen und selten kam es zu emer wirklichen Durch-
dringung des afrikanischen Lebens mit evangelischen Werten, Immer
war es der weille Priester (oder Laie), der dachte und entschied. Der
Afrikaner wurde als «Kind», als Minderwertiger betrachtet. Ein Teil
der schwarzen Priester paBt sich der portugiesischen Kirche an, doch
andere, Priester und Laien, sind durch diese Diskriminierung in der
Kirche, die an politische Unterdriickung gebunden war, im Grunde
ihres Wesens tief verletzt worden. Einige von ihnen wurden ausgewie-
sen, andere gingen von selbst ins Exil oder ertrugen das Leid an Ort
und Stelle. Sie wurden erniedrigt und zum Schweigen verurteilt.

Jetzt, da der Kolonialismus zu Ende geht und die Afrikaner die
Verantwortung fiir ihr Land selbst libernehmen, stellt sich auch fiir
die Kirche das Problem einer radikalen Neugestaltung, und die alte
Wunde bricht in ihrer ganzen Tiefe auf. Denn die Afrikaner akzeptie-
ren diese importierte, weile Kirche mit ihren Klassenstrukturen nicht
mehr. Doch hdufig kdnnen sie diese Tatsache nicht zum Awusdruck
bringen, denn ihre Art und Weise, das Evangelium zu erfassen und zu
leben, geht nicht iiber den Intellekt, sondern durch das Herz und iiber
die Erfahrung. Deshalb benttigen sie Zeit, um ihre Vorschlige zu er-
arbeiten und zu diesem Zweck ziehen sie sich in ihre eigenen Gruppen
zuriick. Und dieses Zuriickziehen wird von den WeiBen, selbst von
den fortschrittlichsten Christen — die Bischdfe miteingeschlossen —
oft nicht verstanden. Man beschuldigt die Schwarzen des Rassismus
und meint, sie wollten die Einheit der Kirche zerschlagen.

Innerhalb dieses Konfliktes, der die Kirche von Angola erschiittert,
war es uns moglich, die Kraft der Gewaltlosigkeit zur Anwendung zu
bringen. Wir gingen zu unseren schwarzen Briidern, bekannten offent-
lich vor ihnen die Schuld, die uns als Weile trifft: unseren Hochmut,
unseren Rassismus und dann brachten wir ihnen unsere Solidaritdt im
Kampf um Gerechtigkeit zum Ausdruck. Nach einigem Zogern schenk-
ten sie uns ihr Vertrauen: teilten uns ihre Probleme, ihr Leid, ihre
Freuden, ihr Suchen mit. Niemals hatten wir zu hoffen gewagt, daf3 das
moglich wiirde und wir fithlten, daB dies génzlich ohne unser Verdienst
geschah. Sie luden uns an vidle Orte ein: in ithre Museques in Luanda,
nach Nova Lisboa, Silva Porto, Carmona, Malanje sowie zu den

54



Massen der Dorfbewohner. Zusammen haben wir im Lichte des Evan-
geliums nach der Befreiung des Menschen gefragt; itberlegt, wie wir
unsere Inferioritdis- und Superioritidtskomplexe liberwinden kénnen, wie
man zu sich selbst findet; wie diese befreiende Liebe in ihrem Volk
und in ihrer Kultur Ausdruck findet, und vor allem haben wir mit-
einander erarbeitet, wie man sich auf den Dialog mit den Weillen vor-
bereitet, Durch die Gewaltlosigkeit des Evangeliums mufB3 man dazu
gelangen, an dic Weillen die Werte der Schwarzen heranzutragen: echte
Menschilichkeit, Demut und Briiderlichkeit, Diese Werte braucht die
Kirche, wie die Gesellschaft und die Politik. Darin liegen Verantwor-
tung und Mission der Schwarzen. Wir haben miteinander auch iiber den
afrikanischen Sozialismus gesprochen, der viele evangelische Werte
beinhalten muf3 und wir haben mit schwarzen Priestern, Seminaristen,
Laien, Bauern und Intellektuellen die gewaltfreien Methoden fiir dieses
Engagement erarbeitet. Vielleicht werden sie eines Tages Initiativen
fiir Gerechtigkeit und Achtung gegeniiber den anderen Stammen und
Rassen durchfithren und den Mut finden, den Dialog mit den Weillen
in ebenbiirtiger Weise aufzunehmen.

Wir bemithten uns, eine dhnliche Arbelit mit den Weillen zu tun,
denn selbst viele der fortschrittlichsten von ihnen sind den Schwarzen
gegeniiber paternalistisch geblieben. Es ist sehr schwer flir uns euro-
paische Intellektuelle «demiitig wie Kindery zu werden, den Schwarzen
zuzuhoren, von ihnen zu lernen, dhre Briider und Diener zu werden.
Digse Revolution mubl in Angola stattfinden, wenn in Kirche und Ge-
sellschaft alle Rassen vereint werden sollen. Schritt fiir Schritt wuchs
das Verstindnis — bei den weiBen Laien leichter als bei den Prie-
stern —. Die gesamte Struktur der Kirche muf3 aus diesem Geist neu
aufgebaut werden. In Angola konnten wir noch keine strukturierten
gewaltfreien Gruppen hinterlassen. Die Situation war nicht reif. Doch
wir sind voll Hoffnung, da3 das Wort und Zeugnis Frucht tragen
werden. Aufrichtig danken wir allen Weillen und Schwarzen wie auch
unseren Freunden in Europa, fiir die gute Aufnahme, fiir Hilfe und
Gebet. Denn nur durch die Zusammenarbeit aller wird eine derartige
Arbeit moglich. Hildegard Goss

Wer die Arbeit und den Kampf von Jean und Hildegard Goss mittragen
will, ist gebeten, seinen finanziellen Beitrag auf Postscheck 80 - 26941,
Kirchlicher Friedensbund, Regionalkasse Ziirich, einzubezahlen, unter
dem Vermerk: «Fiir Dr. H, GoB». Herzlichen Dank! Willi Kobe

63



	Entkolonialisierung und Gewaltlosigkeit (Schluss)

