
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 69 (1975)

Heft: 2

Artikel: Entkolonialisierung und Gewaltlosigkeit (Schluss)

Autor: Goss, Hildegard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-142432

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-142432
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— in seinen mutigen Antiatomappellen — und nur andeutungsweise
geäußerter Gedanke. Wo es galt, sich den Fragen des sozialen
Werdeprozesses konkreter zuzuwenden, blidb sein Werk unvollendet. Wenn
ich recht sehe, skizziert es Ansätze anarchistischer Zukunftsgestaltung,
die auszuziehen sich lohnte. Huldrych Blanke

Entkolonialisierung und Gewaltlosigkeit
(Schluß)

In unserem Bericht von 1973 sprachen wir bereits von der Tragik
der Kirche von Moçambique: die offizielle Kirche und die Mehrheit
der portugiesischen Missionare waren an die portugiesische Regierung
und deren Kolonialpolitik gebunden (dieser Zustand wurde durch das
Konkordat und das Missionsstatut begünstigt). Der Erzbischof von
Lourenço Marques war Symbol und Instrument dieser unheilvollen
Bindung. In den Augen der Afrikaner war die Kirche Christi an die
Unterdrücker gebunden. Doch es gab auch dine gewichtige christliche
Minderheit, die, besonders während der letzten Jahre, zugunsten der
Afrikaner gegen das herrschende Unrecht, für eine integrale Befreiung
— die politische Ebene miteingeschlossen — Stellung bezog. Ein
einziger Bischof, Dom Manuel Vieira Pinto von Nampula, der mit der
schweigenden Zustimmung des Erzbischofs zu Ostern 1974 aus
Moçambique ausgewiesen wurde, dine Anzahl ausländischer Missionare
(Weiße Väter, Väter von Burgos usf.) und einige portugiesische Priester,

darunter Mons. Duarte de Almeida, Begründer des Pastoralinstitutes

von Beira, bezeugten ohne Furcht das Evangelium, verurteilten
das Unrecht und wurden deshalb aus dem Lande ausgewiesen. In der
Region von Beira setzten sich Laien mit viel Mut und unter großen
Opfern für eine wahrhaft evangelische Kirche ein. Lediglich das Zeugnis

dieser christlichen Minderheit (Katholiken und Protestanten) hat
bewirkt, daß Schwarze heute noch an die Liebe Christi, des Befreiers
der Menschen, glauben können. Seit dem Ende der Diktatur haben sich
diese Christen durch Gespräche, Briefe und Solidaritätsaktionen dafür
eingesetzt, die Probleme ihrer Kirche zu erklären und appellierten
selbst an die höchsten Stellen in Rom. Sie verlangen Bischöfe, die fähig
sind, auf die Erwartungen der Afrikaner eine echte Antwort zu geben,
fähig, diese zersplitterte Kirche zu einen und zu erneuern. Beira besitzt
seit 1965 keinen Bischof; der Erzbisohof von Lourenço Marques hat
sich nach dem 25. April zurückgezogen und wurde nach Rom berufen;
Dom Manuel, den die Afrikaner lieben, konnte noch nicht nach Nampula

zurückkehren. Die übrigen Bischöfe haben wohl eine zaghafte

50



Kritik an die Vergehen der Kirche in der Vergangenheit angelegt, doch
ihre Haltung bleibt zweideutig, unklar, ohne Orientierung. Die einzigartige

Chance eines radikalen Neubeginns gdht langsam vorbei und gibt
einer wachsenden Enttäuschung Raum. Das trifft besonders auf
Lourenço Marques zu, wo nur wenige aktive Gruppen bestehen. Die besten
Priester sind gegangen. Man kann das Zögern des Vatikans nicht
verstehen, aus der Zahl der für diese Aufgabe befähigten und vorbereiteten

Priester (diese gibt es und sie wurden u. a. von den Laien
vorgeschlagen), Bischöfe für die bedeutendsten Diözesen des Landes zu
erneuern. Diese Nominierung würde es den ausgewiesenen Missionaren
gestatten, nach Moçambique zurückzukehren, auf das Volk, das sie
liebt und erwartet, zu hören und die Kirche im Schoß der Afrikaner,
in ihrer Kultur und Sprache einzupflanzen und ihnen zu helfen, den
Reichtum ihres Wesens und ihres Glaubens in die neue Gesellschaft
und in die universale Kirche hineinzutragen. Werden wieder einmal
politische Gründe des Vatikans die Erneuerung verhindern, indem man
zu schwache Männer an die Spitze der Kirche stellt? Oder Wird man
endlich auf den Heiligen Geist hören? der durch die Bitten des Volkes
Gottes spricht? Vielleicht haben die freimütigen Gespräche während der
Bischofssynode in Rom zu einer Öffnung beigetragen? Mit unseren
engagierten, gewaltfreien christlichen Freunden in Moçambique —
Schwarzen und Weißen — sind wir der Überzeugung, daß man
fortfahren muß, wenn nötig durch internationale Solidarität, aus der Kraft
eines unbeirrbaren Glaubens für eine authentische, afrikanische Kirche
in Moçambique zu kämpfen.

Angola. Beginnt Moçambique bereits mit der Energie einer jungen
Nation seinen Weg in die Zukunft festzulegen, so stellt sich die Frage,
welche Chancen bestehen in Angola, eine gerechte und freie Gesellschaft

aufzubauen, die Schwarze und Weiße umfaßt? Nachdem wir
Ende September gemeinsam (Jean und Hildegard) eine Zeit in Angola
verbracht, zahlreiche Kontakte in den verschiedenen Bevölkerungsschichten

aufgebaut und mit Schwarzen und Weißen die Probleme
analysiert hatten, nach mehreren Wochen intensiver Arbeit der Meinungsbildung

und Bemühungen um Verständigung, die Jean im November
durchführte, verlassen wir dieses Land, das die schweren Folgen der
Kolonialzeit erleidet, traurigen Herzdns. Sein Reichtum an Erdöl (Ca-
binda), Diamanten, Mineralien, fruchtbaren Böden (Kaffee), seineHäfen
und Eisenbahnlinien machen es zum Opfer im Kampf der
Großmächte um seine Zukunft: wird Angola ein neokolonialistisches Land
werden? Was sind die schwerwiegendsten Probleme, welche Kräfte
können zu einer gerechten Lösung bditragen?

Portugal ist entschlossen, die Entkolonialisierung Angolas
durchzuführen. Seine Armee ist des Kampfes überdrüssig und hat nur einen

51



Wunsch, nach Hause zurückzukehren. Hauptsächlich zwei Hindernisse
stehen den Unabhängigkeitsverhandlungen im Wege: erstens, das
Bestehen mehrerer Befreiungsfronten, die einander feindlich gesinnt sind.
(Sie haben sich seither auf ein gemeinsames Programm geeinigt. Red.)
Das Übereinkommen der Feuereinstellung mußte Portugal getrennt mit
jeder der drei Bewegungen aushandeln. Die Freiheitsbewegungen bringen

die ethnischen und ideologischen Differenzen und den Kampf
zwischen Kapitalismus und Sozialismus zum Ausdruck. MPLA ist die am
weitesten links stehende Befreiungsbewegung mit den besten Intellektuellen

(Schwarzen und Metiizen). Sie wird von weißen marxistischen
Intellektuellen unterstützt, verfügt jedoch außerhalb Luandas kaum über
dine Basis im Volk. Sie ist in sich in mehrere Fraktionen gespalten.
Ihr Konzept richtet sich auf nationale Befreiung und ist nicht
rassistisch (Führer: Dr. A. Neto Chipenda). Die von Halden Roberto
geleitete FLNA nimmt politisch keine eindeutige Haltung ein. Sie ist an
die Regierung Mobutu in Zaire gebunden und rekrutiert ihre Mitglieder
aus dem Volk des Bas-Congo (das auch in Zaire verbreitet ist). Sie ist
rassistisch und stark ausgerüstet. Ihre Truppen, sind, vom Norden
kommend, bis Luanda vorgedrungen. Die UNITA schließlich, unter Dr.
Jonas Savimbi, arbeitet im Osten des Landes ebenfalls auf tribaler
Basis und steht politisch eher den Portugiesen nahe. In Luanda, wo die
drei Bewegungen in den Afrikanerviertdln aufeinanderstoßen, bekämpfen

sie sich schon jetzt vor der Unabhängigkeit. Bis jetzt war es

unmöglich, sie für die Verhandlungen mit den Portugiesen zu vereinen.
Wir lernten eine kleine afrikanische Gruppe kennen, die PUA (Partido
de Unklade Angolana), die eben dieses Ziel verfolgt, die Einheit der
drei Bewegungen herzustellen, zunächst zwischen der MPLA und der
FLNA. Sie apdlliert an die Vernunft und den gesunden Menschenverstand,

verurteilt Gewalt, Lüge, Gerüchte, den Haß zwischen Stämmen
und Rassen. Der Mann, der die treibende Kraft dieser Bestrebungen
ist, bat sdlbst fünf Jahre in portugiesischen Gefängnissen verbracht.
Er weiß, daß eine gerechte Zukunft nur aus der Einheit des Volkes
und aus gegenseitiger Achtung geboren werden kann, durch Überwindung

des Rassismus und der ideologischen Spaltungen. Er stellt sich
diesem Anliegen ohne Eigeninteresse völlig zur Verfügung. Gemeinsam

haben wir gewaltfreie Methoden zur Erreichung dieses Zieles
erarbeitet — doch bereits jetzt droht man ihm mit der Ermordung.

Das zweite große Problem, mit dem sich die Portugiesen bei der
Entkolonialisierung auseinandersetzen müssen, sind die Weißen und
ihre Interessen. In Angola ist der Anteil der Weißen sehr groß: etwa
700 000 in einer Gesamtbevölkerung von fünf bis sechs Millionen. Weiße
Intellektuelle gibt es nur wenige, etwas mehr Industrielle und
Techniker, die große Masse der Weißen sind kleine Leute, hauptsächlich

52



Siedler, arme Portugiesen, die ins Land kamen, um dem Elend in
Portugal zu entfliehen. Sie sind von Angst erfüllt, wohin sollen sie gehen,
wenn sie ihren Laden oder ihre Farm verlieren? Deshalb vertreten sie
einen radikalen weißen Rassismus, sie und die Frauen der Mittel-
und Oberschichten; (denn die großen Firmen, die echten Kapitalisten,
finden immer einen Weg, um ihren Reichtum zu bewahren, oder sie
verlegen ihre Tätigkeit in ein anderes Land). Diese Weißen reagieren
emotionell, blind, ohne zu verstehen, daß die Schwarzen nach fünf
Jahrhunderten Kolonialismus die Herrschaft der Europäer nioht mehr
ertragen können. Manche von ihnen sind, wie auch Schwarze in den
Museques (Afrikanerviertein) von Luanda, zu den furchtbarsten
Grausamkeiten bereit — und jede Nacht gibt es Tote. Wird es möglich sein,
ein großes Massaker zu verhindern?

Ja, für die Weißen muß ein Leben in Gerechtigkeit gesichert werden.

Doch vor allem müssen sie sich bescheiden lernen und den Platz
einnehmen, der einer weißen Minderheit in einer zu überwältigenderi
Mehrheit schwarzer Bevölkerung zukommt. Um dieses Ziel Zu erreichen

ist es nötig, daß die Weißen sich einer radikalen Wandlung
unterziehen — nur sie kann zu einer gerechten multirassischen Gesellschaft
führen. Wer wird ihnen helfen, diesen Schritt zu tun? Auf politischer
Ebene sind sie in zwei Rechtsparteien organisiert: die PDC (Christliche
Demokraten), die inzwischen verboten wurde, und die FUA (Sammelpartei

verschiedener Gruppierungen). Sie rechnen noch mit der Hilfe
eines Teiles der portugiesischen Armee und des internationalen
Kapitalismus. Doch es gibt auch weiße Liberale und engagierte Christen,
die diese Haltungen nicht teilen. Bestehen die Weißen weiterhin auf der
Abhaltung eines Referendums, um über die Zukunft des Landes zu
entscheiden, so vergessen sie, bewußt oder unbewußt, daß die große
Masse der Afrikaner in den Dörfern zu einer politischen Option nicht
fähig ist; die Afrikaner würden manipuliert und das Votum könnte die

wahren Kräfteverhältnisse nicht zum Ausdruck bringen. Man müßte zu
einer proportioneilen Koalition aller schwarzen politischen Kräfte unter
Mitwirkung von Weißen gelangen, die bereit sind, mit Achtung und in
gerechter Weise zusammenzuarbeiten. Doch von einer derartigen Lösung
ist man noch sehr weit entfernt. Gibt es moralische Kräfte, die sich für
einen Einsatz auf dieser Linie mobiliSeren lassen?

Die Tragik der Kirche und der Christen. Ein ausländischer Priester,
der seit fünfzehn Jahren sehr 'engagiert in Angola arbeitet, sagte uns:
Das Schlimmste an der Situation der Kirche in Angola scheint mir,
daß sie völlig unnütz ist! Das ist ein hartes Urteil, denn es besagt, daß
das Volk durch diese weiße Kirche nicht spüren und erfassen konnte,
daß das Evangelium die Frohbotschaft zur Befreiung der Armen ist.
Das besagt, daß sie weder die Geschichte dieses unterdrückten afrika-

53



nischen Volkes umgestaltete, noch die Weißen, die Diener des Kolonialismus.

Man muß den Mut haben, die Tiefe dieser Wunde zu erkennen,
um zu einer radikalen Wende zu gelangen und die Demut zu finden,
um Verzeihung zu bitten. Auf dieser Grundlage könnte dann begonnen
werden, das Evangelium Christi inmitten des Volkes zu leben. Die Mas-
senmissionierung von Angola hat sich unter Aufdrängen der portugiesischen

Kirche mit ihren Traditionen und ihrer Ausdrucksweise
vollzogen. Die Religion wurde, vor allem im Süden, rasch, doch nur
oberflächlich angenommen und selten kam es zu einer Wirklichen
Durchdringung des afrikanischen Lebens mit evangelischen Werten. Immer
war es der weiße Priester (oder Laie), der dachte und entschied. Der
Afrikaner wurde als «Kind», als Minderwertiger betrachtet. Ein Teil
der schwarzen Priester paßt sich der portugiesischen Kirche an, doch
andere, Priester und Laien, sind durch diese Diskriminierung in der
Kirche, die an politische Unterdrückung gebunden war, im Grunde
ihres Wesens tief verletzt worden. Einige von ihnen wurden ausgewiesen,

andere gingen von selbst ins Exil oder ertrugen das Leid an Ort
und Stelle. Sie wurden erniedrigt und zum Schweigen verurteilt.

Jetzt, da der Kolonialismus zu Ende geht und die Afrikaner die
Verantwortung für ihr Land selbst übernehmen, stellt sich auch für
die Kirche das Problem einer radikalen Neugestaltung, und die alte
Wunde bricht in ihrer ganzen Tiefe auf. Denn die Afrikaner akzeptieren

diese importierte, wdiße Kirche mit ihren Klassenstrukturen nicht
mehr. Doch häufig können sie diese Tatsache nicht zum Ausdruck
bringen, denn ihre Art und Weise, das Evangelium zu erfassen und zu
leben, geht nicht über den Intellekt, sondern durch das Herz und über
die Erfahrung. Deshalb benötigen sie Zeit, um ihre Vorschläge zu
erarbeiten und zu diesem Zweck ziehen sie sich in ihre eigenen Gruppen
zurück. Und dieses Zurückziehen wird von den Weißen, selbst von
den fortschrittlichsten Christen — die Bischöfe miteingeschlossen —
oft nicht verstanden. Man beschuldigt die Schwarzen des Rassismus
und meint, sie wollten die Einheit der Kirche zerschlagen.

Innerhalb dieses Konfliktes, der die Kirche von Angola erschüttert,
war es uns möglich, die Kraft der Gewaltlosigkeit zur Anwendung zu
bringen. Wir gingen zu unseren schwarzen Brüdern, bekannten öffentlich

vor ihnen die Schuld, die uns als Weiße trifft: unseren Hochmut,
unseren Rassismus und dann brachten wir ihnen unsere Solidarität im
Kampf um Gerechtigkeit zum Ausdruck. Nach einigem Zögern schenkten

sie uns ihr Vertrauen: teilten uns ihre Probleme, ihr Leid, ihre
Freuden, ihr Suchen mit. Niemals hatten wir zu hoffen gewagt, daß das

möglieh würde und wir fühlten, daß dies gänzlich ohne unser Verdienst
geschah. Sie luden uns an vidle Orte ein: in ihre Museques in Luanda,
nach Nova Lisboa, Silva Porto, Cannona, Malanje sowie zu den

54



Massen der Dorfbewohner. Zusammen haben wir im Lichte des
Evangeliums nach der Befreiung des Menschen gefragt; überlegt, wie wir
unsere Inferioritäts- und Superioritätskomplexe überwinden können, wie
man zu sich selbst findet; wie diese befreiende Liebe in ihrem Volk
und in ihrer Kultur Ausdruck findet, und vor allem haben wir
miteinander erarbeitet, wie man sich auf den Dialog mit den Weißen
vorbereitet. Durch die Gewaltlosigkeit des Evangeliums muß man dazu
gelangen, an die Weißen die Werte der Schwarzen heranzutragen: echte
Menschlichkeit, Demut und Brüderlichkeit. Diese Werte braucht die
Kirche, wie die Gesellschaft und die Politik. Darin liegen Verantwortung

und Mission der Schwarzen. Wir haben miteinander auch über den
afrikanischen Sozialismus gesprochen, der viele evangelische Werte
beinhalten muß und wir haben mit schwarzen Priestern, Seminaristen,
Laien, Bauern und Intellektuellen die gewaltfreien Methoden für dieses
Engagement erarbeitet. Vielleicht werden sie eines Tages Initiativen
für Gerechtigkeit und Achtung gegenüber den anderen Stämmen und
Rassen durchführen und den Mut finden, den Dialog mit den Weißen
in ebenbürtiger Weise aufzunehmen.

Wir bemühten uns, eine ähnliche Arbdit mit den Weißen zu tun,
denn selbst viele der fortschrittlichsten von ihnen sind den Schwarzen
gegenüber paternalistisch geblieben. Es ist sehr schwer für uns
europäische Intellektuelle «demütig wie Kinder» zu werden, den Schwarzen
zuzuhören, von ihnen zu lernen, ihre Brüder und Diener zu werden.
Diese Revolution muß in Angola stattfinden, wenn in Kirche und
Gesellschaft alle Rassen vereint werden sollen. Schritt für Schritt wuchs
das Verständnis — bei den weißen Laien leichter als bei den
Priestern —. Die gesamte Struktur der Kirche muß aus diesem Geist neu
aufgebaut werden. In Angola konnten wir nooh keine strukturierten
gewaltfreien Gruppen hinterlassen. Die Situation war nicht reif. Doch
wir sind voll Hoffnung, daß das Wort und Zeugnis Frucht tragen
werden. Aufrichtig danken wir allen Weißen und Schwarzen wie auch
unseren Freunden in Europa, für die gute Aufnahme, für Hilfe und
Gebet. Denn nur durch die Zusammenarbeit aller wird eine derartige
Arbeit möglich. Hildegard Goss

Wer die Arbeit und den Kampf von Jean und Hildegard Goss mittragen
will, ist gebeten, seinen finanziellen Beitrag auf Postscheck 80 - 26941,
Kirchlicher Friedensbund, Regionalkasse Zürich, einzubezahlen, unter
dem Vermerk: «Für Dr. H Goß». Herzlichen Dank! Willi Kobe

55


	Entkolonialisierung und Gewaltlosigkeit (Schluss)

