
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 69 (1975)

Heft: 2

Artikel: Konsequentes Leben und Denken : zum 100. Geburtstag Albert
Schweitzers (14. Januar)

Autor: Blanke, Huldrych

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-142431

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-142431
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


in Frage stellen, wie auch die nationalistische oder rassistische
Abkapselung. Taizé selbst ist zweifellos solch ein Zeiohen, ein Ort der
Gemeinchaft am Heiligen, welche das ganze Leben neu beleuchtet. Der
einzelne erfährt hier die Geborgenheit, eine heilende und befreiende
Gemeinschaft; aber es wird auch die gesellschaftliche Hoffnung
genährt auf ein neues soziales Leben, die aktive Hoffnung auf eine Welt,
wo «der Mensch nioht mdhr Opfer des Menschen ist». Unsere
Heimstätten und Akademien wie Boldern und die Paulus-Akademie hier bei
uns sind Orte solcher sichtbaren Gemeinschaft. Weil da festliegende
Rollen durchbrochen werden und Menschen Verständigung erleben.
Basisgemeinden, in der Stadt Rom sogar, und Gemeinschaften an
unseren Hochschulen. Sie alle werden wohl in der Zukunft noch mehr
werden.

Nun sind wir allerdings jetzt nicht in Taizé oder auf Boldern,
sondern im Sonntagmorgen-Gottesdienst der gut organisierten
Kirchgemeinde Witikon, und heute und die kommenden Tage in den modernen

Wohnungen unseres Quartiers und den Büros dieser Großstadt.
Können wir hier auch wieder «Menschen der Gemeinschaft» werden?
Wir wissen, daß es nioht leicht ist — um ehrlich zu sein. So viele
Faktoren arbeiten dagegen, und es brauchte wohl eine ganze «Strategie»
des Heilligen Geistes. Aber wir können anfangen, klein anfangen. Etwa
damit, daß diese Feier jede Woche wieder zu einem kleinen Stück
Gemeinschaftserfahrung wird, daß wir sie suchen alls Quelle. Aber wir
können auch anfangen, wenn wir nachher unseren Mann oder Frau,
unsere schwierigen Kinder und die hochnäsigen oder vielleicht nur kon-
taktsoheuen Nachbarn ganz bewußt als Teilhaber an Gottes Leben
ansehen und so behandeln, mit Herzlichkeit und Interesse.

Wenn wir hier aus dieser Feier der Gemeinschaft herausgehen und
den Ausländem, die uns begegnen, unsere Wärme entgegenbringen,
wenn schon wir paar Leute so leben, als müßten wir nun tatsächlich
keine Angst mehr haben, vor niemandem. Und es ist so. Denn die Ge-
meinsChaftt des Heiligen Geistes ist mit uns allen in den Wohnungen,
Straßen, Läden und Büros. Wir müssen es wieder wagen mit ihr und
das Fest der Gemeinschaft ausbreiten. Gerhard Traxel
(Predigt am Sonntag, 20. Oktober 1974)

Konsequentes Leben und Denken
Zum 100. Geburtstag Albert Schweitzers (14. Januar)

Geburtstage gewannen im Leben Schweitzers mehr als dinmal besondere
Bedeutung. Es war zumeist in der Zeit dieses Tages, daß sich ihm mit
Nachdruck jene elementare Frage stellte, die ihn von frühauf bewegte

45



und ihm lebenslang keine Ruhe ließ: was es ist, das dem Leben seine
eigentliche Bedeutung gibt, seinen letzten Sinn.

Von frühauf machte Schweitzer im Zusammenhang dieser Frage
das Leid in der Welt zu schaffen. Tagelang konnte ihn das Hinken eines
verwahrlosten Pferdes beschäftigen. Unauslöschlich blieb ihm seit seiner
Colmarer Schulzeit die Gestalt eines unterworfenen Negers im Sinn,
die er damals im Monument des Admiral Bruat zu Füßen des heroi-1
sierten Eroberers entdeckte.

Es list an seinem 20. Geburtstag, daß der Student der Theologie
und Philosophie eine Entscheidung fällt, die ein Gelöbnis äst. Er
verspricht sich, aus einer Erkenntnis heraus, die er später in klare Gedanken

zu fassen sucht, sein Ldben zu teilen. Er gibt sich selbst noch zehn
Jahre Zeit: zehn Jahre noch wird er sich Kunst und Wissenschaft
widmen, dann wird er sdin Leben in den Dienst derer stellen, die Ididen.

Es ist an seinem 30. Geburtstag, daß der geschätzte Pfarrer,
berühmt-umstrittene Autor eines Jesus-Buches, bekannte Organist und
Bachforscher, den konkreten Weg zur Einlösung seines Ldbensverspre-
Chens findet. Nachdem er schon manchen Plan erwogen und verworfen
hat, gerät ihm ein Prospekt der Pariser Missionsgesellsohaft in die
Hände. Er liest von ihrer Arbeit in dem durch Schlafkrankheit
verseuchten Kongogebiet, wie sdhr man dort Missionare und Ärzte
benötigte: «Menschen, auf denen bereits der Blick des Meisters ruht ...»,
und sein Entschluß ist gefaßt: Er wird in den Kongo gehen, nicht nur
als Prediger, auch als Arzt.

Lambarene, ein baufälliges Haus und ein Grundstück am Ogowe,
einem Parallelfluß des Kongo, ist das «Geschenk» der Pariser Mission
zu Schweitzers 37. Geburtstag, als er, nach harten, neben Pfarramt und
Dozentur betriebenen Studienjahren, dort als frischgeprüfter Arzt
vorspricht. Am Karfreitag 1913 verläßt er mit seiner Frau Helene das
heimatliche Günsbach. In Bordeaux besteigt er, begleitet von siebzig
Kisten, deren Inhalt er selbst erbettelte, das Schiff. Vorbei an Küsten,
deren Namen von Elfenbein, Gold und Sklaven reden, sucht er sein

neues Ufer, wo er die Zelle einer neuen menschlichen Gemeinschaft zu
begründen hofft.

Es soll nun aber, um die Gefahr der Bewunderung zu hemmen,
ausführlicher von der Innenseite dieses Ldbens die Rede sein, dem
Denken, das es an seinen Brennpunkten forderte und herausfordernde
Bedeutung gewinnen kann für den, der sich an ihm beteiligt. Karl Barth
hat in seiner letzten Vorlesung 1961/62 Schweitzer als «problematischen
Theologen» bezeichnet. («Könnte ein so problematischer Theologe wie
Albert Schweitzer nicht — immer gerade vom Gegenstand der Theologie
her gesehen — das bessere Teil erwählt haben und mit ihm die ersten
besten, die da und dort ohne theologische Besinnung versucht haben,

46



Wunden zu heilen, Hungrige zu speisen, Durstige zu tränken, elternlosen
Kindern eine Heimat zu bereiten?») Wie ist dieser Einwand zu
verstehen?

Albert Schweitzer war ein kritischer Theologe. Wie überall, wo er
eine Verpflichtung erkannte, war er auch auf dem theologischen Feld
mit Konsequenz am Werk. Er wollte genau Bescheid wissen über
diesen Jesus, der ihn seit langem schon bewegte und forderte. So begann
er die christliche Überlieferung zu hinterfragen nach ihrem Urbild:
Jesus, wie er wirklich war. Daß das Ergebnis der redlichen Nachforschung

vielen Christen zum Stein des Anstoßes wurde, war seine
Absicht nicht gewesen, im Gegenteil: ein sicheres Fundament des Glaubens
zu finden, Sein statt Schein, Fels nicht Sand. Für ihn selber sollte sich
diese Hoffnung voll und ganz erfüllen.

Schweitzer hat seine neue Sicht Jesu vor allem in seiner umfangreichen

«Geschichte der Leben-Jesu-Forsohung» dargestellt und hier
— wissenschaftlich im wesentlichen nach wie vor unwiderlegt —
begründet, daß Jesus, geprägt von der Weltenderwartung seiner Zeit, das
Ende der Welt und den Ausbruch des Gottesrdiohes als unmittelbar
bevorstehend erwartete, ja, daß er in den Tod gegangen sei in der
brennenden Hoffnung, durch dieses Opfer das Ereignis bei Gott
endgültig zu «drängen» und es dann als auferstandener Messiaskönig zu
seiner Vollendung zu führen.

Dem Schluß dieser Untersuchung, daß Jesu präzise Erwartung
sich nicht erfüllte, ist nun allerdings mit dogmatischer Tünche nicht zu
begegnen. Schweitzer selbst zeigten sich Ansätze einer für den Glauben
verantwortbaren Folgerung bei Paulus, dem sich das Problem ja schon
zu seiner Zeit und damals in erst recht unausweichlicher Art gestellt
haben mußte.

Paulus, wie Schweitzer in «Die Mystik des Apostels Paulus» darlegt,

geht aus von jener Erfahrung, die nach den «Zwölfen» und vielen
andern auch ihm vor Damaskus zuteil geworden war und die er als
Auferstehung des Gekreuzigten deutete. War Christus aber auferstanden,

stand man dann nicht nach semer Verheißung schon in der messianischen

Zeit? Paulus lebt aus dieser Überzeugung und er beschreibt
auch, von seiner Christuserfahrung geleitet, wie es zur Bürgerschaft im
angebrochenen Gottesreich kommt, worin sie besteht: Sie besteht im
«Sein in Christo», sie entsteht duroh das «Sterben und Auferstehen mit
Christus». Das heißt: Es gibt eine geistige oder, wie Schweitzer sagt,
«mystische» Verbindung mit Christus. In ihr erlebe ich mich als din
Wesen, das bereits jetzt dieser vergänglichen Welt enthoben ist und
der ewigen, wenn auch noch unvollendeten des Reiches Gottes angehört,

wo nicht mehr Gesetz und Sünde, sondern allein der Geist und,
als höchste seiner Gaben, die Liebe herrschen.

47



Paulus besitzt, nach Schweitzer, Bedeutung für die Theologie in
zweierlei Hinsicht. Er zeugt als «Schutzheiliger des Denkens im
Christentum», wie mit Glaubenswalhrhditen, die in Denkformen anderer
Zeiten, anderer Umstände formuliert sind, umzugehen ist. Sie sind nicht
bdi ihren Vorstellungen zu beihaften, sondern, wie er selber mit Jesu

Endzeitverkündigung getan hat, zu hinterfragen auf ihren Gehalt und
von ihm her ndu zu formulieren für die eigene Epoche. Darüber hinaus

aber vermag der Apostel gerade durch das von ihm angewandte
Prinzip christlicher Wahrheitsfindung eine Verständnismöglichkeit der
Botschaft Jesu aufzuzeigen, die heute noch fruchtbar werden kann. Er
hat aus aller Relativität der Wdltendvorstellungen Jesu deutend-
deutliCh zum Vorschein gebracht, was ihr treibender Grund ist: Gott
als ein Wille, der auf ein Ziel hindrängt; zugleich verstand er es
mitzuteilen, wie dieser Wille in einem Leben Wirksamkeit gewinnen kann:
durch die Meditation Christi, die Menschen erfaßt und verwandelt zu
Mitarbeitern an Gottes großem Ziel. So aber beginnt im Denken des
Paulus «das übernatürliche Reich zum ethischen zu werden und sich
damit aus etwas zu Erwartendem in etwas zu Verwirklichendes zu ver"
wandeln. Den Weg, der sich damit auftut, haben wir zu begehen».

Zwar war für Schweitzer der Boden jetzt theologisch bereinigt und
geklärt; er war es aber noch nioht philosophisch. Er besaß nun
allerdings Gewißheit darüber, was Christsein in seinem tiefsten Sinn
bedeutet. Dennoch war ihm als denkendem Christ die Klarheit dieser
Wahrheit nooh nioht genug.

Wahrheit, wenn sie bestehen soll, darf uns nicht nur ergreifen;
wir müssen sie auch b e greifen. Sie muß sich im überlegenden
Nachvollzug bewähren, als begründet und begründbar, wenn sie Wahrheit
für uns bleiben und es für andere werden sol. Es war diese Frage,
konkret: «Warum es (das Christentum) für uns die höchste Weisheit
ist», die Schweitzer während Jahren umtrieb und zu Beginn des Ersten
Weltkrieges die Antwort schließlich mit letzter Dringlichkeit von ihm
forderte.

Dieser Krieg bedeutete für ihn nicht nur eine drohende Gefährdung
des in Lambarene eben erst begonnenen Werkes; er verstand ihn als

Zeichen der Zeit, das das endgültige Ende einer innerlich längst
zerfallenen Kultur und ihrer Welt- und Glaubensanschauung verkündete.
Um so zwingender stellte sich Schweitzer damit der Anspruch, in die
entstandene Verwirrung der Geister aus dem ursprünglichen Geist des

Christentums den Impuls zu einenm Neuanfang zu bringen — auf eine
Weise, der guten Wissens und Gewissens nicht widersprochen werden
konnte.

Auf dem Deck eines Schleppkahns, der ihn, langsam stromaufwärts

ziehend, zu einem Kranken braohte, «am Abend des dritten Tages,

48



als wir bei Sonnenuntergang gerade durch dine Herde Nilpferde
hindurchfuhren», fand sein Denken die längstgesuchte Antwort — einen
Satz, der ihm die Selbstbejahung als essentielle Natur jeden Wesens
und in diesem Grund des Daseins zugleich die zwingende Begründung
einer «Ethik der Ehrfurcht vor dem Leben» erschloß: «Ich bin Leben,
das leben will, inmitten von Leben, das leben will».

Wer aber so, folgerte Schweitzer, «wissend vom andern Willen zum
Leben geworden» ist: der Mensch, darf seinen Lebenswillen nicht mehr
auf das eigene Leben beschränken, sondern muß in ihm das fremde
mit umfassen; ihm ist denknotwendig und mit elementarer
Überzeugungskraft ein Grundprinzip des Sittlichen aufgegangen: «Gut ist Leben
erhalten und fördern, böse ist Leben vernichten und hemmen» («Kultur

und Ethik»).
Unter den zum Tdil berechtigten, zum Teil unberechtigten

Einwänden, die gegen den Theologen und Philosophen Schweitzer
vorgebracht werden, scheint mir jener Ernst Blochs vor allem
bedenkenswert. Bloch, der Schweitzer als Wiederentdecker der eschatologischen

Prägung Jesu eingehend würdigt (in «Atheismus im Christentum»),

ist der Meinung, daß er als Denker des Christlichen aus seiner
Erkenntnis nicht den adäquaten Schluß gezogen hat. Er habe den alles
verändern und umstürzen wollenden Eifer Jesu, seine Ungeduld, nicht
herüberzunehmen gewußt in seine Ethik; sie verharre allzusehr im
Individuellen, Karitativen, in «Kulturchristentum, Entwicklungshilfe».

Dazu ist, nach wie vor andeutungsweise, zu sagen, daß für Schweit-'
zer das Werden diner erneuerten Gesellschaft allerdings in der Gesinnung

des Einzelnen beginnt. Doch ist das ausgesprochen enthusiastische

Element in seinem Ethos im Grunde nioht zu übersehen: seine
unentwegte Erwartung einer «neuen, größeren Renaissance», «lin der die
Menschheit entdeckt, daß das Ethische die höchste Wahrheit ist»,
seine feste Überzeugung, daß die Gesinnung der Liebe imstande sdi,
«alle weltlichen Verhältnisse umzuformen»; und bis zuletzt hoffte
der sokratisch-drängende Jesus-Erbe, den Anbruch der neuen Zeit quasi
handgreiflich zu erleben — «das Zeitalter des Friedens».

Auch war ihm der Gedanke des Kollektiven durchaus nicht gleichgültig.

Der erste Schritt in der erneuerten Gesinnung führt zur G e-
meinschaft. Schweitzer verstand Lambarene — ähnlich wie Martin

Buber den Kibbuz — als fortwirkendes Urbild diner zukünftigen
Sozietät. Daß diese, wenn sie Bestand haben soll, nicht «von oben»
diktiert werden kann, sondern «von Mein auf» wachsen und reifen muß,
ist eine Überzeugung, die, obgleich sie zur Zeit nicht modisch klingt,
Beachtung verdiente. Daß auch politisch Voraussetzungen geschaffen
werden müssen, damit neue Gesinnungen und ihre Organismen sich
überhaupt entfalten können, ist bei Schweitzer ein allerdings erst spät

49



— in seinen mutigen Antiatomappellen — und nur andeutungsweise
geäußerter Gedanke. Wo es galt, sich den Fragen des sozialen
Werdeprozesses konkreter zuzuwenden, blidb sein Werk unvollendet. Wenn
ich recht sehe, skizziert es Ansätze anarchistischer Zukunftsgestaltung,
die auszuziehen sich lohnte. Huldrych Blanke

Entkolonialisierung und Gewaltlosigkeit
(Schluß)

In unserem Bericht von 1973 sprachen wir bereits von der Tragik
der Kirche von Moçambique: die offizielle Kirche und die Mehrheit
der portugiesischen Missionare waren an die portugiesische Regierung
und deren Kolonialpolitik gebunden (dieser Zustand wurde durch das
Konkordat und das Missionsstatut begünstigt). Der Erzbischof von
Lourenço Marques war Symbol und Instrument dieser unheilvollen
Bindung. In den Augen der Afrikaner war die Kirche Christi an die
Unterdrücker gebunden. Doch es gab auch dine gewichtige christliche
Minderheit, die, besonders während der letzten Jahre, zugunsten der
Afrikaner gegen das herrschende Unrecht, für eine integrale Befreiung
— die politische Ebene miteingeschlossen — Stellung bezog. Ein
einziger Bischof, Dom Manuel Vieira Pinto von Nampula, der mit der
schweigenden Zustimmung des Erzbischofs zu Ostern 1974 aus
Moçambique ausgewiesen wurde, dine Anzahl ausländischer Missionare
(Weiße Väter, Väter von Burgos usf.) und einige portugiesische Priester,

darunter Mons. Duarte de Almeida, Begründer des Pastoralinstitutes

von Beira, bezeugten ohne Furcht das Evangelium, verurteilten
das Unrecht und wurden deshalb aus dem Lande ausgewiesen. In der
Region von Beira setzten sich Laien mit viel Mut und unter großen
Opfern für eine wahrhaft evangelische Kirche ein. Lediglich das Zeugnis

dieser christlichen Minderheit (Katholiken und Protestanten) hat
bewirkt, daß Schwarze heute noch an die Liebe Christi, des Befreiers
der Menschen, glauben können. Seit dem Ende der Diktatur haben sich
diese Christen durch Gespräche, Briefe und Solidaritätsaktionen dafür
eingesetzt, die Probleme ihrer Kirche zu erklären und appellierten
selbst an die höchsten Stellen in Rom. Sie verlangen Bischöfe, die fähig
sind, auf die Erwartungen der Afrikaner eine echte Antwort zu geben,
fähig, diese zersplitterte Kirche zu einen und zu erneuern. Beira besitzt
seit 1965 keinen Bischof; der Erzbisohof von Lourenço Marques hat
sich nach dem 25. April zurückgezogen und wurde nach Rom berufen;
Dom Manuel, den die Afrikaner lieben, konnte noch nicht nach Nampula

zurückkehren. Die übrigen Bischöfe haben wohl eine zaghafte

50


	Konsequentes Leben und Denken : zum 100. Geburtstag Albert Schweitzers (14. Januar)

