Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 69 (1975)

Heft: 2

Artikel: Konsequentes Leben und Denken : zum 100. Geburtstag Albert
Schweitzers (14. Januar)

Autor: Blanke, Huldrych

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-142431

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-142431
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

in Frage stellen, wie auch die nationalistische oder rassistische Ab-
kapselung. Taizé selbst ist zweifellos solch ein Zeichen, ein Ort der
Gemeinchaft am Heiligen, welche das ganze Leben neu beleuchtet, Der
einzelne erfihrt hier die Geborgenheit, eine heilende und befrefiende
Gemeinschaft; aber es wird auch die gesellschaftliche Hoffnung ge-
ndhrt auf ein neues soziales Leben, die aktive Hoffnung auf eine Welt,
wo «der Mensch nicht mehr Opfer des Menschen ist». Unsere Heim-
statten und Akademien wie Boldern und die Paulus-Akademie hier bei
uns sind Orte solcher sichtbaren Gemeinschaft. Weil da festliegende
Rollen durchbrochen werden und Menschen Verstindigung erleben.
Basisgemeinden, in der Stadt Rom sogar, und Gemeinschaften an un-
seren Hochschulen. Sie alle werden wohl in der Zukunft noch mehr
werden.

Nun sind wir allerdings jetzt nicht in Taizé oder auf Boldern,
sondern im Sonntagmorgen-Gottesdienst der gut organisierten Kirch-
gemeinde Witikon, und heute und die kommenden Tage in den moder-
nen Wohnungen unseres Quartiers und den Biiros dieser Grofstadt.
Konnen wir hier auch wieder «Menschen der Gemeinschafty werden?
Wir wissen, daB es nicht leicht ist — um ehrlich zu sein. So viele Fak-
toren arbeiten dagegen, und es brauchte wohl eine ganze «Strategie»
des Heiligen Geistes. Aber wir kénnen anfangen, klein anfangen. Etwa
damit, dafl diese Feier jede Woche wieder zu einem kleinen Stiick
Gemeinschaftserfahrung wird, da3 wir sie suchen als Quelle. Aber wir
konnen auch anfangen, wenn wir nachher unseren Mann oder Frau,
unsere schwierigen Kinder und die hochnésigen oder vielleicht nur kon-
taktscheuen Nachbarn ganz bewulBt als Teilhaber an Gottes Leben
ansehen und so behandeln, mit Herzlichkeit und Interesse.

Wenn wir hier aus dieser Feier der Gemeinschaft herausgehen und
den Ausldndern, die uns begegnen, unsere Wirme entgegenbringen,
wenn schon wir paar Leute so leben, als miiten wir nun tatsdchlich
keine Angst mehr haben, vor niemandem. Und es ist so. Denn die Ge-
meinschaftt des Heiligen Geiistes ist mit uns allen in den Wohnungen,
StraBen, Liden und Biiros. Wir miissen es wieder wagen mit thr und
das Fest der Gemeinschaft ausbreiten. Gerhard Traxel
(Predigt am Sonntag, 20. Oktober 1974)

Konsequentes Leben und Denken

Zum 100. Geburtstag Albert Schweitzers (14, Januar)
Geburtstage gewannen im Leben Schweitzers mehr als einmal besondere

Bedeutung. Es war zumeist in der Zeit dieses Tages, dal sich ithm mit
Nachdruck jene elementare Frage stellte, die ihn von frithauf bewegte

45



und ihm lebenslang keine Ruhe liel3: was es ist, das dem Leben seine
eigentliche Bedeutung gibt, seinen lettzten Sinn.

Von frithauf machte Schweitzer im Zusammenhang dieser Frage
das Leid in der Welt zu schaffen. Tagelang konnte ihn das Hinken eines
verwahrlosten Pferdes beschiftigen. Unausloschlich ‘blieb ihm seit seiner
Colmarer Schulzeit die Gestalt eines unterworfenen Negers im Sinn,
die er damals im Monument des Admiral Bruat zu Fiilen des heroi-
sierten Eroberers entdeckte.

Es ist an seinem 20. Geburtstag, daf3 der Student der Theologie
und Philosophie eine Entscheidung fillt, die ein Gelobnis ist. Er ver-
spricht sich, aus einer Erkenntnis heraus, die er spiter in klare Gedan-
ken zu fassen sucht, sein Leben zu teilen. Er gibt sich selbst noch zehn
Jahre Zeit: zehn Jahre noch wird er sich Kunst und Wissenschaft
widmen, dann wird er sein Leben in den Dienst derer stellen, die leiden.

Es ist an seinem 30. Geburtstag, dall der geschitzte Pfarrer, be-
rithmt-umstrittene Autor eines Jesus-Buches, bekannte Organist und
Bachforscher, den konkreten Weg zur Einlosung seines Lebensverspre-
chens findet. Nachdem er schon manchen Plan erwogen und verworfen
hat, gerdt ihm ein Prospekt der Pariser Missionsgesellschaft in die
Hinde. Er liest von ihrer Arbeit in dem durch Schlafkrankheit ver-
seuchten Kongogebiet, wie sehr man dort Missionare und Arzte be-
notigte: «Menschen, auf denen bereits der Blick des Meisters ruht . . .»,
und gein EntschluB ist gefaBt: Er wird in den Kongo gehen, nicht nur
als Prediger, auch als Arzt,

Lambarene, ein baufilliges Haus und ein Grundstiick am Ogowe,
einem Parallelflu des Kongo, ist das «Geschenk» der Pariser Mission
zu Schweitzers 37. Geburtstag, als er, nach harten, neben Pfarramt und
Dozentur betriebenen Studienjahren, dort als frischgepriifter Arzt vor-
spricht. Am Karfreitag 1913 verldBt er mit seiner Frau Helene das
heimatliche Giinsbach. In Bordeaux besteigt er, begleitet von siebzig
Kisten, deren Inhalt er selbst erbettelte, das Schiff. Vorbei an Kiisten,
deren Namen von Elfenbein, Gold und Sklaven reden, sucht er sein
neues Ufer, wo er die Zelle einer neuen menschlichen Gemeinschaft zu
begriinden hofft.

FEs soll nun aber, um die Gefahr der Bewunderung zu hemmen,
ausfithrlicher von der Innenseite dieses Lebens die Rede sein, dem
Denken, das es an seinen Brennpunkten forderte und herausfordernde
Bedeutung gewinnen kann fiir den, der sich an ihm beteiligt. Karl Barth
hat in seiner letzten Vorlesung 1961/62 Schweitzer als «problematischen
Theologen» bezeichnet. («Konnte ein so problematischer Theologe wie
Albert Schweitzer nicht — immer gerade vom Gegenstand der Theologie
her gese¢hen — das bessere Teil erwihlt haben und mit ihm die ersten
besten, die da und dort ohne theologische Besinnung versucht haben,

46



Wunden zu heilen, Hungrige zu spelisen, Durstige zu trinken, elternlosen
Kindern eine Heimat zu bereiten?») Wie ist dieser Einwand zu ver-
stehen?

Albert Schweitzer war ein kritischer Theologe. Wie iiberall, wo er
eine Verpflichtung erkannte, war er auch auf dem theologischen Feld
mit Konsequenz am Werk. Er wollte genau Bescheid wissen iiber
diesen Jesus, der ihn seit langem schon bewegte und forderte. So begann
er die christliche Uberlieferung zu hinterfragen nach ihrem Urbild:
Jesus, wie er wirklich- war. DaBl das Ergebnis der redlichen Nachfor-
schung vielen Christen zum Stein des Anstofes wurde, war seine Ab-
sicht nicht gewesen, im Gegenteil: ein sicheres Fundament des Glaubens
zu finden, Sein statt Schein, Fels nicht Sand. Fiir ihn selber sollte sich

diese Hoffnung voll und ganz erfiillen.

' Schweitzer hat seine neue Sicht Jesu vor allem in seiner umfang-
reichen «Geschichte der Leben-Jesu-Forschung» dargestellt und hier
— wissenschaftlich im wesentlichen nach wie vor unwiderlegt — be-
griindet, dal3 Jesus, gepriagt von der Weltenderwartung seiner Zeit, das
Ende der Welt und den Ausbruch des Gottesreiches als unmittelbar
bevorstehend erwartete, ja, daB3 er in den Tod gegangen sei in der
brennenden Hoffnung, durch dieses Opfer das Ereignis bei Gott end-
giiltig zu «dridngen» und es dann als auferstandener Messiaskonig zu
seiner Vollendung zu fiithren.

Dem Schluf3 dieser Untersuchung, da3 Jesu préizise Erwartung
sich nicht erfiillte, ist nun allerdings mit dogmatischer Tiinche nicht zu
begegnen. Schweitzer selbst zeigten sich Ansitze einer fiir den Glauben
verantwortbaren Folgerung bei Paulus, dem sich das Problem ja schon
zu seiner Zeit und damals in erst recht unausweichlicher Art gestellt
haben muBte,

Paulus, wie Schwelitzer in «Die Mystik des Apostels Paulusy dar-
legt, geht aus von jener Erfahrung, die nach den «Zwolfeny und vielen
andern auch ihm vor Damaskus zuteil geworden war und die er als
Auferstehung des Gekreuzigten deutete. War Christus aber auferstan-
den, stand man dann nicht nach seiner VerheiBung schon in der messia-
nischen Zeit? Paulus lebt aus dieser Uberzeugung und er beschreibt
auch, von seiner Christuserfahrung geleitet, wie es zur Biirgerschaft im
angebrochenen Gottesreich kommt, worin sie besteht: Sie besteht im
«Sein in Christoy, sie entsteht durch das «Sterben und Auferste¢hen mit
Christus». Das heiBt: Es gibt eine geistige oder, wie Schweitzer sagt,
«mystische» Verbindung mit Christus. In ihr erlebe ich mich als ein
Wesen, das bereits jetzt dieser vergiinglichen Welt enthoben ist und
der ewigen, wenn auch noch unvollendeten des Reiches Gottes ange-
hort, wo nicht mehr Gesetz und Siinde, sondern allein der Geist und,
als hochste seiner Gaben, die Liebe herrschen.

47



Paulus besitzt, nach Schweitzer, Bedeutung fiir die Theologie in
zwelerlei Hinsicht. Er zeligt als «Schutzheiliger des Denkens im Chri-
stentum», wie mit Glaubenswahrheiten, die in Denkformen anderer
Zeiten, anderer Umstdnde formuliert sind, umzugehen ist. Sie sind nicht
bei ihren Vorstellungen zu behaften, sondern, wie er selber mit Jesu
Endzeitverkiindigung getan hat, zu hinterfragen auf ihren Gehalt und
von ihm her neu zu formulieren fiir die eigene Epoche. Dariiber hin-
aus aber vermag der Apostel gerade durch das von ithm angewandie
Prinzip christlicher Wahrheitsfindung eine Verstindnismoglichkeit der
Botschaft Jesu aufzuzeigen, die heute noch fruchtbar werden kann. Er
hat aus aller Relativitit der Weltendvorstellungen Jesu deutend-
deutlich zum Vorschein gebracht, was ihr treibender Grund ist: Gott
als ein Wille, der auf ein Ziel hindringt; zugldich verstand er es mit-
zuteilen, wie dieser Wille in einem Leben Wirksamkeit gewinnen kann:
durch die Meditation Christi, die Menschen erfal3t und verwandelt zu
Mitarbeitern an Gottes groBem Ziel. So aber beginnt im Denken des
Paulus «das ibernatiirliche Reich zum ethischen zu werden und sich
damit aus etwas zu Erwartendem in etwas zu Verwirklichendes zu ver-
wandeln. Den Weg, der sich damit auftut, haben wir zu begeheny.

Zwar war fir Schweitzer der Boden jetzt theologisch bereinigt und
gekldrt; er war es aber noch nicht philosophisch. Er besaBl nun aller-
dings GewiBlheit dariiber, was Christsein in seinem tiefsten Sinn be-
deutet. Dennoch war ihm als denkendem Christ die Klarheit dieser
Wahrheit noch nicht genug.

Wahrheit, wenn sie bestehen soll, darf uns nicht nur er greifen;
wir miissen sie auch b e greifen, Sie muB sich im liberlegenden Nach-
vollzug bewéhren, als begriindet und begriindbar, wenn sie Wahrheit
fiir uns bleiben und es fir andere werden soll, Es war diese Frage,
konkret: «Warum es (das Christentum) fur uns die hochste Weisheit
ist», die Schweitzer wihrend Jahren umtrieb und zu Beginn des Ersten
Weltkrieges die Antwort schlieBlich mit letzter Dringlichkeit von ihm
forderte.

Dieser Krieg bedeutete fiir ihn nicht nur eine drohende Gefdhrdung
des in Lambarene eben erst begonnenen Werkes; er verstand ihn als
Zeichen der Zeit, das das endgiiltige Ende einer innerlich langst zer-
fallenen Kultur und ihrer Welt- und Glaubensanschauung verkiindete.
Um so zwingender stellte sich Schweitzer damit der Anspruch, in die
entstandene Verwirrung der Geister aus dem urspriinglichen Geist des
Christentums den Impuls zu einenm Neuanfang zu bringen — auf eine
Weise, der guten Wissens und Gewissens nicht widersprochen werden
konnte.

Auf dem Deck eines Schleppkahns, der ihn, langsam stromauf-
wirts ziehend, zu einem Kranken brachte, xam Abend des dritten Tages,

48



als wir bei Sonnenuntergang gerade durch eine Herde Nilpferde hin-
durchfuhren», fand sein Denken die ldngstgesuchte Antwort — einen
Satz, der ihm die Selbstbejahung als essentielle Natur jeden Wesens
und in diesem Grund des Daseins zugleich die zwingende Begriindung
ciner «Ethik der Ehrfurcht vor dem Leben» erschloff: «Ich bin Leben,
das leben will, inmitten von Leben, das leben willy.

Wer aber so, folgerte Schweitzer, «wissend vom andern Willen zum
Leben geworden» ist: der Mensch, darf seinen Lebenswillen nicht mehr
auf das eigene Leben beschrinken, sondern muf3 in ihm das fremde
mit umfassen; ihm ist denknotwendig und mit elementarer Uberzeu-
gungskraft ein Grundprinzip des Sittlichen aufgegangen: «Gut ist Leben
erhalten und fordern, bose ist Leben vernichten und hemmeny («Kul-
tur und Ethiky).

Unter den zum Telil berechtigten, zum Teil unberechtigten Ein-
winden, die gegen den Theologen und Philosophen Schweitzer vorge-
bracht werden, scheint mir jener Ernst Blochs vor allem beden-
kenswert. Bloch, der Schweitzer als Wiederentdecker der eschatologi-
schen Priagung Jesu eingehend wiirdigt (in «Atheismus im Christen-
tumy), ist der Meinung, daB3 er als Denker des Christlichen aus seiner
Erkenntnis nicht den addquaten Schluf} gezogen hat. Er habe den alles
verdndern und umstiirzen wollenden Eifer Jesu, seine Ungeduld, nicht
heriiberzunehmen gewuft in seine Ethik; sie wverharre allzusehr im
Individuellen, Karitativen, in «Kulturchristentum, Entwicklungshilfe».

Dazu ist, nach wie vor andeutungsweise, zu sagen, daB} fiir Schweit-
zer das Werden einer erneuerten Gesellschaft allerdings in der Gesin-
nung des Einzelnen beginnt. Doch ist das ausgesprochen enthusiasti-
sche Element in seinem Ethos im Grunde nicht zu {ibersehen: seine un-
entwegte Erwartung einer «neuen, grofleren Renaissance», «in der die
Menschheit entdeckt, da3 das Ethische die hochste ... Wahrheit ist»,
seine feste Uberzeugung, dafl die Gesinnung der Liebe imstande seli,
«alle weltlichen Verhiltnisse umzuformeny; und bis zuletzt hoffte
der sokratisch-driangende Jesus-Erbe, den Anbruch der neuen Zeit quasi
handgreiflich zu erleben — «das Zeitalter des Friedensy.

Auch war ihm der Gedanke des Kollektiven durchaus nicht gleich-
gliltig. Der erste Schritt in der erneuerten Gesinnung fithrt zur G e-
meinschaft Schweitzer verstand Lambarene — &dhnlich wie Mar-
tin Buber den Kibbuz — als fortwirkendes Urbild einer zukiinftigen
Sozietdt, DaB diese, wenn sie Bestand haben soll, nicht «von oben»
diktiert werden kann, sondern ¢von klein auf» wachsen und reifen muf3,
ist eine Uberzeugung, die, obgleich sie zur Zeit nicht modisch klingt,
Beachtung verdiente. Daf3 auch politisch Voraussetzungen geschaffen
werden miissen, damit neue Gesinnungen und ihre Organismen sich
tiberhaupt entfalten kOnnen, ist bei Schweitzer ein allerdings erst spét

49



— in seinen mutigen Antiatomappellen — und nur andeutungsweise
geduBerter Gedanke. Wo es galt, sich den Fragen des sozialen Werde-
prozesses konkreter zuzuwenden, blieb sein Werk unvollendet. Wenn
ich recht sehe, skizziert es Ansédtze anarchistischer Zukunftsgestaltung,
die auszuziehen sich lohnte, Huldrych Blanke

Entkolonialisierung und Gewaltlosigkeit
(SchluB3)

In unserem Bericht von 1973 sprachen wir bereits von der Tragik
der Kirche von Mocambique: die offizielle Kirche und die Mehrheit
der portugiesischen :Missionare waren an die portugiesische Regierung
und deren Kolonialpolitik gebunden (dieser Zustand wurde durch das
Konkordat und das Missionsstatut begiinstigt). Der Erzbischof von
Lourengco Marques war Symbol und Instrument dieser unheilvollen
Bindung. In den Augen der Afrikaner war die Kirche Christi an die
Unterdriicker gebunden. Doch es gab auch eine gewichtige christliche
Minderheit, die, besonders widhrend der letzten Jahre, zugunsten der
Afrikaner gegen das herrschende Unrecht, fiir eine integrale Befreiung
— die politische Ebene miteingeschlossen — Stellung bezog. Ein ein-
ziger Bischof, Dom Manuel Vieira Pinto von Nampula, der mit der
schweigenden Zustimmung des Erzbischofs zu Ostern 1974 aus Mo-
cambique ausgewiesen wurde, eine Anzahl ausldndischer Missionare
(WeiBe Viter, Viter von Burgos usf.) und einige portugiesische Prie-
ster, darunter Mons. Duarte de Almeida, Begriinder des Pastoralinsti-
tutes von Beira, bezeugten ohne Furcht das Evangelium, verurteilten
das Unrecht und wurden deshalb aus dem Lande ausgewiesen. In der
Region von Beira setzten sich Laien mit viel Mut und unter groBen
Opfern fiir ¢ine wahrhaft evangelische Kirche ein, Lediglich das Zeug-
nis dieser christlichen Minderheit (Katholiken und Protestanten) hat
bewirkt, daB Schwarze heute noch an die Liebe Christi, des Befreiers
der Menschen, glauben konnen. Seit dem Ende der Diktatur haben sich
diese Christen durch Gespriche, Briefe und Solidarititsaktionen dafiir
eingesetzt, die Probleme ihrer Kirche zu erkliren und appellierten
selbst an die hochsten Stellen in Rom. Sie verlangen Bischofe, die fahig
sind, auf die Erwartungen der Afrikaner eine echte Antwort zu geben,
fihig, diese zersplitterte Kirche zu einen und zu erneuern. Beira besitzt
seit 1965 keinen Bischof; der Erzbischof von Lourengo Marques hat
sich nach dem 25. April zuriickgezogen und wurde nach Rom berufen;
Dom Manuel, den die Afrikaner lieben, konnte noch nicht nach Nam-
pula zuriickkehren. Die iibrigen Bischofe haben wohl eine zaghafte

50



	Konsequentes Leben und Denken : zum 100. Geburtstag Albert Schweitzers (14. Januar)

