
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 69 (1975)

Heft: 2

Artikel: "Die Gemeinschaft des Heiligen Geistes sei mit euch allen!" (2. Kor. 13,
13c)

Autor: Traxel, Gerhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-142430

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-142430
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Die Gemeinschaft des Heiligen Geistes

sei mit euch allen !»

(2. Kor. 13, 13c)

Irgendwo berührt uns ein solcher Wunsch, weckt dieses Wort «Gemeinschaft»

eine geheimeSehnsucht, spricht es eineverborgene und vielleicht
verschüttete Erwartung in uns an. Auch wenn wir ganz rational äußern
mögen, wir hätten doch hier wohl alles, was wir brauchen. Auch in
unserem Quartier von Individualisten, wie man so sagt. Wo wir beim
Spaziergang am Waldrand den Blick zum Boden oder zur Seite richten,
wenn uns ein unbekannter Mitbewohner entgegenkommt. Zdigt nicht
solches Verhalten aber in seiner Geniertheit, daß wir wohl wissen, zwdi
Menschen sollten sich anschauen, Menschen, die räumlich und durch
vielfältige Vermittlungen zusammen leben ¦— und daß uns doch jene
Gemeinschaft des Lebens fehlt, die einen freundlichen Blick und einen
Gruß von Mensch zu Mensch begründen würde? Wieviel Angst
belastet unausgesprochen die Beziehungen, wenn einer vor dem anderen
seine wahre Meinung nicht zu sagen wagt, wenn wir uns in abwartender

Scheu gegenüberstehen und doch so froh wären, eine gemeinsame
Basis zu haben für einen unbesorgten und frdien Austausch. Aber jeder
ist Rollenträger und Funktionär 'in der Gesellschaft, und was weiß man
schon, ob er darin noch ganz Mensch ist, noch so Mensch, daß man
ihm sich öffnen darf. Und wir selber, haben wir Zeit und Kraft für
Gemeinschaft, und sei es mitunter nur mit einem andern Menschen?
Füllt uns nicht die eigene Rolle dermaßen aus, die Sorge um ihre
Aufreohterhaltung, daß alles andere als Zeitverschwendung erscheint?
Haben Sie sich nicht selbst schon einmal ertappt, wie Sie jemanden fragten:

«Wie geht es Ihnen?», ohne überhaupt die Antwort des anderen
ernsthaft abzuwarten — nämlich schon wieder beschäftigt mit den
eigenen Vorhaben. Vielleicht kommt es einem dann hin und wieder ein-1

mal in der Stille zu Bewußtsein, wie man einen Menschen abgefertigt
hat, der mdhr erwartete. Und es tut einem für einen Moment lang leid.
Ich glaube, wir kennen an uns selber dieses Ineinander von
Gemeinschaftssuche und Gemeinschaftsunfähigkdit, von Sehnsucht und Angst,
und eigentlich nur selten gibt es die Erfahrung, daß wir einen Schritt
getan haben, daß ein Stück neue Gemeinschaft unser Leben fortan
bereichern wird. Dieselbe Angst und Beziehungslosigkeit belastet das
Verhältnis zwischen menschlichen Gruppen im großen Maßstab. Die
Weißen in Südafrika und ihre Wirtsohaftsfreunde hier bei uns dürfen
keine wirkliche Beziehung zu den schwarzen Mitmenschen entstehen
lassen, weil sie Angst haben um ihre Position. Die äußert sich etwa

41



auch in jener Diffamierung des Ökumenischen Rates der Kirchen als
«Unterwelt Kirchenrat», die sich der «Trumpf-Buur» jüngst geleistet
hat. Und die Angst, die unser heutiges, gemeinsohaftsloses Dasein weit-
herum erzeugt, hat sich nun in der Fremdarbditer-Initiative ein Ventil
geschaffen. Da meldet sich die trügerische Hoffnung, eine neue
Lebensgemeinschaft im eigenen Land, mit den eigenen Leuten zu erlangen,
wenn man nur erst einmal die Gemeinschaft mit den ausländischen
Mitmenschen ganz aufgelöst habe.

Aber das Gegenteil dürfte der Fall sein. Wo die ersehnte Gemeinschaft,

etwa der Schweizer untereinander, erkauft werden muß mit
Unmenschlichkeit und Gemdinschaftslosigkeit den anderen gegenüber, da
gibt es auch keine Wirkliche Gemeinschaft der Einheimischen. Eher
ihre innere Entzweiung, wie dies die gegenwärtige Situation zeigt. Aufs
Ganze gesehen ist unsere Lage paradox: Wir suchen nach Gemeinschaft
und machen doch selber mit unserer Angst das Leben nooh
gemeinschaftsloser.

Die Sehnsucht nach der Gemeinschaft des Lebens wird noch weiter

'anwachsen, vor allem in der neuen Generation. Und selbst die
bestechendsten weltanschaulichen Theorien werden keinen Ersatz bieten
für die verlorene Lebensqualität, welche das Wort «Gemeinschaft»
bezeichnet. Ich erinnere mich an unsere «Witikoner Gespräche» vor zwei
Jahren, wo ein junger Mann die interessanten Vorträge und Theorien
mit der Bemerkung quittierte: «Ich könnte noch bessere Theorien bringen,

das alles wird uns letztlich kalt lassen, wenn wir keine neue
Lebensgemeinschaft zu sdhen bekommen.»

Die Sehnsucht nach dem «Wir» ist darum so stark, weil dieses
«Wir» eben doch mehr ist als eine Zutat zum Leben. Wir neuzeitlichen
Europäer stellen es uns in unseren Köpfen aber meist nooh anders vor.
Das hat man uns beigebracht: Erst einmal sei jeder Mensch im Grunde
für sich vorhanden, eben ein Individuum, wie man so sagt. Und nachher

einmal, da tue er sich vielleicht noch zusammen mit anderen
Gleichgesinnten. Etwa, weil er so stärker sei oder so besser seine Interessen
verfolgen könne. Nicht wenige Christen denken ähnlich auch von der
Gemeinschaft der Kirche, als eine Art nachträglicher Vereinigung
Gleichgesinnter zur Durchsetzung bestimmter frommer Anliegen. Diese
Theorie entspricht nicht dem Leben! Wir selber, wir alle, wir leben ganz
ursprünglich im «Wir», in der Gemeinschaft. Kein Mensch kommt ja
für sich zur Welt, ein jeder nur in der Gemeinschaft anderer, die ihn
durch ihre Zuwendung ins Leben rufen, duroh ihr Lächeln, durch ihre
Sprache. Erst auf dieser Grundlage geschieht die Ichwerdung des
Menschen; aber er wird auch nur so ein eigenes loh, daß er sich auseinandersetzt

mit der Gemeinschaft des Lebens, die ihn umgibt. Und selbst noch
in dieser Auseinandersetzung bleibt er auf sie bezogen. Diese Gleich-

42



Ursprünglichkeit von Ich und Wir bezeugt die Ur-Aussage der Bibel:
«Gott schuf den Menschen, als Mann und als Frau schuf er ihn.» Beide,
Mann und Frau, in ihrer Beziehung zueinander und zur Umwelt sind
erst der Mensch, sind erst das menschliche Leben. Nicht anders ist
es mit dem neuen Leben, mit der «Gemeinschaft des Heiligen Geistes»,
wie Paulus sagt. Wenn Jesus einzelne Menschen zum neuen Anfang
beruft, dann stellt er sie zugleich in eine neue Lebensgemeinschaft. Es
ist eben nicht so, daß der einzelne für sich zum Christen wird und sich
nachher ein paar Gleichgesinnte sucht, damit sie einen Verein auftun.
Ganz im Gegenteil: Christsdin als solches, von Anfang an, ist din neues
Existieren in Gemeinschaft. Das ist nicht eine nette Zutat, das ist die
Sache selbst. Aus diesem Grunde war das Mahl, gemeinsames Essen,
das zentrale Symbol der frühen Christen, und diese fundamentale
Gemeinschaft kann man nie ersetzen durch Radiopredigten oder christliche
Sprüche auf Kalendern. Hier wurde unübersehbar demonstriert, daß
Christsein eine neue Offenheit füreinander ist. Gestern Nachmittag
hatten wir eine ökumenische Trauung in unserer alten Kirche. Ich sagte
in der Predigt dem Brautpaar, daß zwei Menschen nur dann wirklich
liebesfähig und offen füreinander blieben, wenn sie selbst im Leben
geborgen seien in Gottes Liebe. Der katholische Kollege, der diese
Predigt auCh gehört hatte, sagte mir hinterher im Auto dazu: «Mich
nimmt nur Wunder, woher die beiden diese Kraft, diese Erfahrung der
Geborgenheit immer haben sollen, wenn sie nicht selbst mit ihrer Bhe-
gemeinschaft in einer größeren, tragenden Gemeinschaft leben können.»
Mich hat das irgendwie getroffen; er hatte Recht. Auch unsere Primär-
gemeinschaften wie Ehe und Familie können doch letztlich nur tragen,
wenn das ganze Leben in einer anderen Gemeinschaft gründet, in einer
Gemeinschaft, die nicht durch menschliche Sympathien und
Freundschaften, nicht durch Interessen und auch nicht durch nationale Eigenart

konstituiert wird, sondern — durch die gemeinsame Teilhabe am
Ursprung des Lebens, an Gott — und damit auch an allen Freuden und
Gütern des Lebens. Für diese Gemeinschaft des Lebens stand ursprünglich

das Wort «Kirche». Sie ist nicht nur eine «Gemeinschaft der
Heiligen», wie es im alten Glaubensbekenntnis heißt. Das könnte man ja
noch mißverstehen als einen intimen Club von Leuten, die sich gegenseitig

so nett finden und dann ohne weiteres andere ausschließen. Nach
den Worten der Kirchenväter ist sie eine «Gemeinschaft a m Heiligen»,
gemeinsame Teilhabe des Lebens an seiner QuQelle. Deshalb tauschten
die frühen Christen in ihrer Gemeinschaft die Güter und Besitztümer
aus und öffneten das alles für alle Bedürftigen. Deshalb sprengten sie
die nationalen und rassischen Grenzen und nahmen die Sklaven von
damals in ihre Gemeinschaft zuinnerst hinein. Diese Gemeinschaft,
später auch symbolisiert in den Klöstern, ihrer Lebensform und ihrer

43



Hilfsbereitschaft, hat durch Jahrhunderte und Jahrtausende unser Leben
geprägt, bis dahin, daß viele, auch viele Nichtglaubende, heute das
beabsichtigte Verfahren gegenüber den Fremden mit ihrem Gewissen nicht
vereinbaren können. Dooh etwas ist in unserer abendländischen
Geschichte zwisohenhineingekommen und hat uns gemeinschaftslos werden
lassen. Ich meine nicht den Abbau kirchlicher Maoht und Herrschaft,
wie er in der Aufklärung geschah. Darin lag gewiß ein Segen für alle.
Doch der neuzeitliche Konkurrenz-Individualismus, im philosophischen
Denken und im wirtschaftlichen Leben, hat uns der ursprünglichen
Gemeinschaft am Heiligen tief entfremdet. Die Philosophien isolierten
das Leben auf das einzelne Ich, auf seine Stellung und Selbstgenügsamkeit;

und gleichzeitig setzte das soziale Leben an beim einzelnen
Kapitalisten und seiner geschäftlichen Selbstverwirklichung im Profit. Je
mehr dieser selbstschöpferische Einzelne, im Denken und in der Praxis,
das Leben regierte, umso mehr wurde die Gemeinschaft des Heiligen
Geistes verdrängt, umso mehr verlor unser Leben seinen Zusammenhalt.
Das einzige, was geblieben ist, das ist die Gemeinsamkeit der
Konkurrenz-Welt, daß es um wirtschaftliche Ziele und Interessen-Gegensätze
geht. Diese «Schein-Gemeinschaft» der bloßen Konkurrenz von Gruppen

und Einzelnen liegt im Kampf mit der Gemeinschaft des Heiligen
Geistes. Letztere ist ja nicht eine spirituelle, rein geistig-unsichtbare
Angelegenheit über den Wolken; vielmehr eine andere Erfahrung und
eine andere Struktur des ganzen Lebens: gemeinsame Teilhabe an Gott
und seiner Welt mit ihren Gütern.

Nach solcher Gemeinschaft suchen viele mit wachem Bewußtsein.
Wo heute etwas davon zu sehen ist, finden sich Menschen eia, oft in
großen Scharen. Überall dort, wo man vermuten darf, daß sich hinter
dem Wort «Kirche» mehr verbirgt; mehr jedenfalls als eine großmaschige

Organisation, die nur ein frommer Abklatsch der allgemeinen
Gemeinschaftslosigkeit zu sein scheint. Glücklicherweise gibt es solche
Orte «sichtbarer Gemeinschaft aller Menschen», wie sie in der Frohen
Nachricht von Taizé genannt werden. Unter den Christen alier Länder
ist dine Art Gemeinschafts-Bewegung im Gange, man hört von Zirkeln,
Hauskirchen und Kommunitäten. Oft haben sie sich auch gebildet, weil
es einem in der großen Kirche menschlich etwas zu kalt ist. Das ist
verständlich, aber das allein wäre noch nicht die Gemeinschaft des

Heiligen Geistes — etwas mehr Wärme und Kontakt unter Gleichgesinnten,

ein sturmfreier Bereich persönlich-intimer Begegnung und
gemeinsamer Zufriedenheit. Ginge es nur darum, so blieben wir Menschen
draußen, in der Gesellschaft, weiterhin die alten Rollenträger, Konkurrenten

und Abgrenzet*. Wo Gott heute neue Gemeinschaft begründet,
schafft er Zeichen voller gesellschaftlicher Strahlungskraft, Zeiohen,
die weithin sichtbar die unmenschliche Konkurrenz des heutigen Lebens

44



in Frage stellen, wie auch die nationalistische oder rassistische
Abkapselung. Taizé selbst ist zweifellos solch ein Zeiohen, ein Ort der
Gemeinchaft am Heiligen, welche das ganze Leben neu beleuchtet. Der
einzelne erfährt hier die Geborgenheit, eine heilende und befreiende
Gemeinschaft; aber es wird auch die gesellschaftliche Hoffnung
genährt auf ein neues soziales Leben, die aktive Hoffnung auf eine Welt,
wo «der Mensch nioht mdhr Opfer des Menschen ist». Unsere
Heimstätten und Akademien wie Boldern und die Paulus-Akademie hier bei
uns sind Orte solcher sichtbaren Gemeinschaft. Weil da festliegende
Rollen durchbrochen werden und Menschen Verständigung erleben.
Basisgemeinden, in der Stadt Rom sogar, und Gemeinschaften an
unseren Hochschulen. Sie alle werden wohl in der Zukunft noch mehr
werden.

Nun sind wir allerdings jetzt nicht in Taizé oder auf Boldern,
sondern im Sonntagmorgen-Gottesdienst der gut organisierten
Kirchgemeinde Witikon, und heute und die kommenden Tage in den modernen

Wohnungen unseres Quartiers und den Büros dieser Großstadt.
Können wir hier auch wieder «Menschen der Gemeinschaft» werden?
Wir wissen, daß es nioht leicht ist — um ehrlich zu sein. So viele
Faktoren arbeiten dagegen, und es brauchte wohl eine ganze «Strategie»
des Heilligen Geistes. Aber wir können anfangen, klein anfangen. Etwa
damit, daß diese Feier jede Woche wieder zu einem kleinen Stück
Gemeinschaftserfahrung wird, daß wir sie suchen alls Quelle. Aber wir
können auch anfangen, wenn wir nachher unseren Mann oder Frau,
unsere schwierigen Kinder und die hochnäsigen oder vielleicht nur kon-
taktsoheuen Nachbarn ganz bewußt als Teilhaber an Gottes Leben
ansehen und so behandeln, mit Herzlichkeit und Interesse.

Wenn wir hier aus dieser Feier der Gemeinschaft herausgehen und
den Ausländem, die uns begegnen, unsere Wärme entgegenbringen,
wenn schon wir paar Leute so leben, als müßten wir nun tatsächlich
keine Angst mehr haben, vor niemandem. Und es ist so. Denn die Ge-
meinsChaftt des Heiligen Geistes ist mit uns allen in den Wohnungen,
Straßen, Läden und Büros. Wir müssen es wieder wagen mit ihr und
das Fest der Gemeinschaft ausbreiten. Gerhard Traxel
(Predigt am Sonntag, 20. Oktober 1974)

Konsequentes Leben und Denken
Zum 100. Geburtstag Albert Schweitzers (14. Januar)

Geburtstage gewannen im Leben Schweitzers mehr als dinmal besondere
Bedeutung. Es war zumeist in der Zeit dieses Tages, daß sich ihm mit
Nachdruck jene elementare Frage stellte, die ihn von frühauf bewegte

45


	"Die Gemeinschaft des Heiligen Geistes sei mit euch allen!" (2. Kor. 13, 13c)

