
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 69 (1975)

Heft: 1

Artikel: Evangelium und Gesellschaft

Autor: Bartsch, H.-W.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-142423

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-142423
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Evangelium und Gesellschaft

Wollen wir das Verhältnis zwischen dem Evangelium und der Gesellschaft

bestimmen, so müssen wir zuerst klar stellen, was mit dem
Evangelium gemeint ist, um danach zu fragen, wie dieses Evangelium
der Gesellschaft zu bezeugen ist. Denn eines dürfte über alle Kontroversen

und Spannungen innerhalb der Kirchen und zwischen Kirchen
und Freikirchen hinweg gemeinsame Überzeugung sein, daß die
Bezeugung des Evangeliums in unserer Gesellschaft die allen Christen
und darum den Kirchen und Freikirchen gestellte Aufgabe ist. Nioht
eindeutig ist dagegen, was wir unter dem Wort «Evangelium» zu
verstehen haben und wie diese Bezeugung des Evangeliums geschehen soll.

(1) Das Evangelium ist keine Lehre, die man annehmen oder
ablehnen kann. Es ist nicht die Summe von Glaubensüberzeugungen, zu
denen sich die Christen bekennen. Mit allem, was wir an Bekenntnissen
und Glaubensaiussagen aussprechen, festhalten oder in Büchern
festlegen und erklären können, ist das Evangelium noch nicht erfaßt. Das
Evangelium ist das Geschehen des Handelns Gottes in Jesus Christus,
konkret in Jesu Tod und Auferstehen. Dieses Geschehen 'ist etwas, das
die Gemeinde der Urchristenheit erfahren hat, das sie ins Leben rief
und das seither immer neu erfahren wird, wo sich christliche Gemeinde
sammelt, innerhalb und außerhalb der verfaßten Kirchen. Kann diese
Feststellung noch auf allgemeine Zustimmung rechnen, so scheiden sich
die Geister daran, was der Inhalt dessen ist, was wir mit Tod und
Auferstehen Jesu bezeichnen. Um uns darüber zu einigen, müssen wir zur
Urchristenheit zurückgehen, da wir uns nur dann mit Recht als Christen
bezeichnen, wenn wir unseren Glauben in der Nachfolge der
Urchristenheit verstehen und an diesem urchristlichen Glauben messen und
von ihm korrigieren lassen.

Es list oft genug betont worden, daß das urohristliche Beikenntnis
«Der Herr ist wahrhaftig auferstanden» (Luk. 24, 34) nicht nur bedeutet,

daß der tote Gekreuzigte zu neuem Leben erwachte, daß dieses
urohristliche Bekenntnis sich unterscheidet von den Erzählungen über
die Auferweckung des Lazarus, der Tochter des Jairus und des Jünglings

von Nain. Es kommt nun aber darauf an, worin dieser Unterschied
besteht. Die Urchristenheit hat ihren Glauben an den Auferstandenen
davon hergeleitet, daß Jesus als der Christus dem Kephas erschien,
danach den Zwölfen (1. Kor. 15, 5). Dieses Erscheinen des Christus
bedeutet mehr, als daß er nur gesehen worden ist, wie es die revidierte
Luther-Bibel übersetzt. Es war eher so Wie es Stephanus gegelben war,
der die Herrlichkeit Gottes und Jesus stehen zur Rechten Gottes sah

(Apg. 7, 55). Dieses Bekenntnis brachte ihm das Martyrium. Über die

1



Wiedererweckung eines Toten hätte er sich ebenso mit dem Hohen
Rat verständigen können, wie dies später dem Paulus möglich war
(Apg. 23, 9). Fragen wir aber, was diese Erscheinung vor Stephanus
bedeutete, so wird die Antwort aus dem deutlich, was die erste
Gemeinde aus der Erscheinung des Christus folgerte. Mit dem Erscheinen
des Cristus hatte für sie ebenso wir für Paulus das verheißene Reich
Gottes begonnen, das er nun den Heiden bezeugen mußte und darum
nach Arabien und später in alle Welt zog (Gal. 2, 15f). Und die erste
Gemeinde bezeugte dieses Gottesreich in Jerusalem mit Wort und
Werk (vgl. Rm. 15, 18). Wie dies geschah ist uns Apg. 2, 44—47
berichtet:

Alle aber, die gläubig geworden waren, waren beieinander und
hatten alle Dinge gemeinsam. Auch verkauften sie Güter und Habe
und teilten sie aus unter alle, je nach dem einer in Not war. Und
sie waren täglich und stets beieinander einmütig im Tempel und
brachen das Brot hin und her in den Häusern, nahmen die Speise
mit Freuden und lauterem Herzen, lobten Gott und hatten Gnade
bei dem ganzen Volk.

Auch wenn viele Ausleger dies für einen idealisierenden Bericht des

Lukas halten, so mußte dieser Bericht so sein; denn allein durch ein
solches Leben konnte die Urchristenheit ihren Glauben bezeugen, daß
mit dem Erscheinen des Christus das Reich Gottes begonnen habe.
So wie die Urgemeinde lebte, sollte das Leben im Reich Gottes sein.
Es war ein Leben in Eintracht, in dem keiner den anderen übervorteilte.

Es gab keine äußere oder innere Not. Sie feierten das eschatologische

Mahl, wie es Jesus verheißen hatte, mit Freuden; und sie lobten
Gott, der seine Verheißungen erfüllt hatte. Zugleich strahlte dieses
Leben in ihre Umgebung aus und lud jedermann ein, daran teilzunehmen.

Das Bekenntnis der ersten Gemeinde zu ihrem auferstandenen
Herrn bestand als zuerst in diesem Leben des Reiches Gottes. Gewiß
hat sie dann auch dieses Evangelium von dem Reich mit Worten
verkündigt, aber die Gewähr für die Wahrheit dieser Verkündigung war
dieses gemeinsame Leben. Als Paulus in Korinth feststellen mußte,
daß es an einem solchen Leben in brüderlicher Gemeinschaft fehlte,
daß arm und reich selbst bei dem gemeinsamen Mahl getrennt waren,
da rief er die Korinther zu einer Erneuerung auf, durch die sie wieder
des Herrn Tod verkündigen sollten, bis daß er kommt (1. Kor. 11, 26).
Das Bekenntnis in Worten suchte nur das verständlich zu machen, was
die Gemeinde lebte. Darum bekannte sie sich zu dem Gottessohn, dem
Herrn Jesus Christus, ohne damit aber sein Wesen bezeichnen zu wollen.

Sie bezeichnete damit vielmehr das, was er durch Gottes Tat für
sie bedeutete. Weil in seinem Erscheinen die gnädige Gegenwart Gottes
Wirklichkeit geworden war, nannte sie ihn HERR, wie im Alten Testa-



ment Gott angeredet wird. Weil Gott ihn als den verheißenen Messias
gesandt hatte, nannte sie ihn in griechischer Sprache den CHRISTOS.
Weil endlich Gott Israel seinem teuren Sohn, sein liebes Kind nennt
(Jer. 31, 20), bekennt die Gemeinde, daß Gott Jesus eingesetzt hat als
Gottessohn in Macht durch die Totenauferstehung, die mit seinerAuf-
erstehung begann (Rm. 1, 4).

Gewiß hat die Gemeinde danach dieses Bekenntnis entfaltet und
uns auch die Weihnachtsgeschichte geschenkt, in der diese Gottessohnschaft

bis zu seiner Empfängnis zurückgeführt wird. Aber es bleibt
unsere Pflicht, diese Entfaltung auf die ursprüngliche Aussage
zurückzuführen und danach auszulegen, anstatt die erste Gemeinde, die von
der Einsetzung als Gottessohn spricht, der Unzulänglichkeit oder gar
eines Irrtums zu beschuildiigen. Die Empfängnis durch den heiligen Geist
und die Jungfrauengeburt gehören nicht zum urchristlichen Bekenntnis,

sondern sie sind eine mögliche Entfaltung des Bekenntnisses, daß
der Auferstandene der Gottessohn ist. Wir können verstehen, daß sich
die Gemeinde auch über das Wesen Jesu Christi Gedanken machte,
aber wir sind nicht genötigt, diesen Gedanken unbedingt zu folgen.
Wollen wir dagegen ihrem Glauben nachfolgen, so bedeutet dies, daß
wir für unser Leben die Folgerungen ziehen, die die ersten Christen aus
ihrem Glauben an den auferstandenen Christus gezogen haben.

Die erste Gemeinde bekannte eindeutig, daß der als Christus
Erschienene der gekreuzigte Jesus war. In der ältesten Verkündigung,
wie sie uns 1. Kor. 15, 3—7 zusammengefaßt ist, gehören Tod und
Auferstehung unlöslich zusammen. Fragen wir nach der Bedeutung des
Todes Jesu, dann müssen wir auch diesen so sehen, wie ihn die ersten
Christen sehen mußten. Wir können ihn nicht als Heilsereignis aus den
Zusammenhängen herauslösen, in die er geschichtlich gehört. Darum
können wir nicht übersehen, daß der Kreuzestod die Hinrichtungsart
für aufrührerische Sklaven war, daß Jesus mit dem Kreuzestod das
Sklavenschieksal auf sich nahm, das Gott seit der Eroberung Jerusalems

durch Pompejus (63 v. Chr.) sein Volk hat erleiden lassen. Und
wir können nicht übersehen, daß die römischen Behörden Jesus darum
zum Tode verurteilten, weil seine Proklamation des Gottesreiches die
Herrschaft des römischen Cäsar antastete. Diese Proklamation fand
ihre Antwort durch die Herren dieser Welt in dem Kreuzestod Jesu:
Die Könige der Erde treten zusammen, und die Fürsten versammeln
sich zuhauf wider den Herrn und wider seinen Christus (Psalm 2, 2;
Apg. 4, 26). Das heißt nicht, daß Jesus selbst in irgendeiner Weise
einen Angriff politischer Art gegen die Macht des Cäsar geführt hat,
aber es zeigt uns, daß die Mächtigen dieser Erde die Proklamation des
Gottesreiches, das Evangelium als einen Angriff auf ihre Macht
verstehen und darum mit Verfolgung und Hinrichtung reagieren. So haben



sie Jesus ans Kreuz geschlagen und danach die Christen verfolgt und
hingerichtet, und ebenso reagieren die Mächtigen dieser Erde bis in
unsere Tage.

Als der Sieg Gottes über den Cäsar im Erscheinen des Christus,
mit dem Beginnen des Gottesreiches offenbar wurde, haben die ersten
Christen darum im Sterben ihres Herrn die Sühne für alle Sünden der
Welt gesehen, sodaß sie das Ende, das Gericht nicht mdhr zu fürchten
brauchten. So dürfen wir die Aussage von dem Sühnetod Jesu, von
seinem Opfer verstehen: Die letzte, entscheidende Schlacht hat er
geschlagen, als er den Tod erlitt. Darum heißt es für die Christen jetzt
(Luk. 21, 28):

Wenn aber dieses anfängt zu geschehen, so sehet auf und erhebet
eure Häupter darum, daß sich eure Erlösung naht.

Das ist das Evangelium, das die Christen aller Welt bis ans Ende der
Erde zu bezeugen haben.

(2) Die Frage, wie dieses Evangelium dem Menschen heute, unserer
Gesellschaft zu bezeugen ist, haben wir stillschweigend bei den
Überlegungen über den Inhalt des Evangeliums immer schon mit bedacht.
Weil das Evangelium nicht eine Sammlung von Glaubenssätzen ist, weil
es ein Geschehen ist, das mit der Tat Gottes in Jesus Christus beginnt,
muß es auch als ein Geschehen für die Mensdien unserer Zeit, in
unserer Gesellschaft sichtbar werden. Eine nur durch Worte erfolgende
Verkündigung könnte nicht das Evangelium voll zum Ausdruck bringen,

es wäre nur ein verkürztes Evangelium, dem die eigentliche Kraft
genommen ist, die Welt zu verändern. Es war schon sehr früh eine
Versuchung für die Christen, die Verkündigung des Evangeliums auf
Wörter zu beschränken, um so keinen Anstoß bei den Gegnern zu
erregen. Die jungen Gemeinden haben sich gemüht, sich in dieser Welt
einzurichten und darum nicht mehr so gelebt, wie die erste Gemeinde
in der Nachfolge Jesu es tat. Der Jakobusbrief tadelt am schärfsten
diese Trennung zwischen Wort, Glaube und Werk:

Wenn aber ein Bruder oder eine Schwester bloß wäre und Mangel
hätte und jemand unter euch spräche zu ihnen: Gehet hin in Frieden,
wärmet euch und sättiget euch! ihr gäbet ihnen aber nicht, was dem
Leibe not ist: was hülfe ihnen das? (Jak. 2, 15f)

Und der Jakobusbrief nennt die rechte Bezeugung des Evangeliums:
Wenn ihr das königliche Gesetz erfüllt nach der Schrift: Liebe
deinen Nächsten wie dich selbst, so tut ihr wohl! (Jak. 2, 8).

Die Frage ist jetzt wahrscheinlich nur, wie weit diese Bezeugung duroh
die Tat, durch das Leben gehen soll. Kann sie sich auf Almosen
beschränken? Muß damit eine Hilfe verbunden sein, die die Gesellschaft
verändert? Niemand wehrt sioh dagegen, daß Christen sioh karitativ
betätigen, hier und in der Welt. Missionsärzte sind immer die legitimen



Mitarbeiter der Mission gewesen. Niemand wird das in seiner Bedeutung

herabsetzen dürfen. Daß dies jedoch nicht ausreicht, hat die
Entwicklung der Mission gezeigt. Der mangelnde Erfolg ist auch darin
begründet, daß der christliche Glaube allzu sehr mit westlicher Lebensart

verbunden gepredigt wurde und daß die Mission, ohne es zu wollen
oder manchmal auch bewußt, Helferin da- Kolonialmächte war. Die
Angleichung der Kirchen und Christen an diese Welt hat sie immer
wieder befähigt, das Unrecht der Mächtigen zu rechtfertigen oder we-<

nigstens ungerügt zu lassen, in neuerer Zeit die Sklaverei in den
Vereinigten Staaten, den Opiumkrieig gegen China, der China das Opium
aufzwang, die Herrschaft der Wenigen in Lateinamerika und die
Unterdrückung der Schwarzen in Südafrika. Ein krasses Beispiel dafür
wurde 1966 in den USA in einem Film gezeigt: Eine amerikanische
Kirche hatte in Afrika missioniert. Als ein Angehöriger dieser
afrikanischen Missionskirche in die USA kam, um dort Theologie zu
studieren, verwehrten ihm die Kirchenältesten einer Gemeinde derselben
Kirche den Zutritt zum Gotteshaus. An diesem Beispiel wird deutlich,
wozu die Trennung von Wort und Werk führt. Mit Worten wird natürlich

gepredigt, daß Gott der Vater aller seiner Kinder, der Schwarzen
und der Weißen ist. Mit Worten können sie, die Weißen, auch die
Schwarzen als Brüder anerkennen — nur auf einer Bank in einer Kirohe
mit ihnen zusammenzusitzen, ertragen sie nioht. Die Predigt, daß einer
unser Meister ist, wir aber alle Brüder sind (Mt. 23, 8), ist tot und un4
wirksam, wenn wir sie nichL praktisch und konkret wirksam werden
lassen und damit bezeugen, daß wir sie selbst glauben.

Nun könnte nur ein Verstockter gegen alles dies Einwände
erheben; und es ist gewiß, daß zum Beispiel die Kirchen in Südafrika
der Duldung der Apartheidpolitik nicht froh werden, sondern
insgeheim wissen, daß sie damit Tag für Tag ihren Herrn verraten. Aber
dies alles kann noch mit der Verpflichtung zu Almosen, zu persönlichen

Leistungen der Nächstenliebe begründet werden. Die Gegensätze
werden erst deutlich, wenn aus dieser geforderten Bruderschaft, die
wir zu bezeugen haben, politisches Engagement wird, wenn die christliche

Bruderschaft zur politischen Solidarität wird. Die Mission hat
sich immer bemüht, die Unterdrückten, die Farbigen vor den schlimmsten

Auswirkungen der Unterdrückung zu schützen, die Unterdrückung
zu mildern. Sollen die Christen aber auch den schwarzen Völkern
helfen, die Kolonialherrschaft zu beseitigen? Hier scheiden sich die
Geister. Die Frage an alle, die eine solche politische Solidarität
ablehnen, ist aber, wie sie anders glaubwürdig bezeugen wollen, daß wir
durch Jesus Christus alle Brüder sind. Die Frage ist, ob diejenigen, die
indirekt damit die Kolonialherrschaft aufrecht erhalten, sich nicht
jenen Tadel zuziehen, daß sie zu einem Reichen, der in die Gemeinde



kommt, sprechen: Setze du dich her aufs beste! und zu dem Armene:
Stehe du dort! oder: Setze dich unten her zu meinen Füßen! (Jak. 2, 3f).
Das Evangelium wird dann doch den Herrschenden anders und
bequemer verkündigt als den Unterdrückten.

Bei dieser Frage ist immer wieder die Gewaltanwendung als für
den Christen in der Nachfolge Jesu verboten hingestellt worden. Das
wäre durchaus berechtigt, wenn diese Verurteilung der Gewaltanwendung

konsequent nach allen Seiten gepredigt und praktiziert würde.
Weil das aber nicht der Fall ist, ist der Grund für die Ablehnung des
Sonderfonds für das Antirassismusprogramm des Ökumenischen Rates
Heuchelei. Es wird nicht die Gewaltanwendung der regulären Kolonialarmeen

abgelehnt. Die Kirche hat den verschiedenen Massakern der
südafrikanischen Polizei nicht gewehrt. Und die Gewaltanwendung,
die ohne Waffen, in der Entziehung einer Möglichkeit menschenwürdij
gen Lebens seit Generationen in Lateinamerika ebenso wie in
Südafrika geübt wird, hat die Christen höchstens als einzelne zu Protesten
veranlaßt. In Chile erfolgte kein einhelliger Protest der Kirchen gegen
das Morden der Junta, sondern man bemühte sich nur, ein paar Wunden

zu verbinden, und selbst diese karitative Hilfe erregte bei den
Frommen Widerspruch.

Zur Frage der Gewalt ist eindeutig zu sagen: Keine Gewaltanwendung

kann jemals Bezeugung des Evangenliums sein, sondern jede
Gewaltanwendung ist akute Verleugnung des Evangeliums. Die Kirche
sollte dies eindeutig bezeugen und ihre vermittelnde Stellung zum Wehrdienst

zugunsten des klaren Evangeliums aufgeben. Sie sollte dies
umfassender tun, was uns selbst und unseren Staat angeht. Das heißt aber
auch, daß jede Kolonialherrschaft, sowohl politisch wie wirtschaftlich
Verleugnung des Evangeliums ist. Eine auch nur indirekte Duldung
von Kolonialherrschaft darf die Kirche nioht zulassen. Das bedeutet
aber bei einer in Gang befindlichen bewaffneten Auseinandersetzung,
daß diese als Folge der zu verurteilenden Herrschaft zu verstehen ist.

Verweigern wir den in diesen Kampf verstrickten Völkern unsere
konkrete Solidarität, so stellen wir uns praktisch — ob wir es wollen
oder nicht — auf die Seite der Unterdrücker. Nur wer vom grünen
Tisch urteilt, kann den aufständischen Völkern Gewaltlosigkeit predigen,

und er verleugnet ihnen gegeneüber damit auf jeden Fall das
Evangelium. Wir haben nicht über unsere Brüder zu richten, wir tun dies
aber, wenn wir unsere Hilfe von diskriminierenden Bedingungen
abhängig machen. Und wir verschließen damit die Ohren unserer Brüder
für das Evangelium, das wir ihnen bezeugen wollen.

In der Mission wurde einmal zur Eile aufgerufen, «sie sterben
sonst drüber». Das gilt auch für unsere praktische, konkrete Bezeugung
des Evangeliums. H. W. Bartsch


	Evangelium und Gesellschaft

