Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 69 (1975)

Heft: 1

Artikel: Evangelium und Gesellschaft
Autor: Bartsch, H.-W.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-142423

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-142423
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Evangelium und Gesellschaft

Wollen wir das Verhdltnis zwischen dem Evangelium und der Gesell-
schaft bestimmen, so miissen wir zuerst klar stellen, was mit dem
Evangelium gemeint ist, um danach zu fragen, wie dieses Evangelium
der Gesellschaft zu bezeugen ist. Denn eines diirfte iiber alle Kontro-
versen und Spannungen innerhalb der Kirchen und zwischen Kirchen
und Fretkirchen hinweg gemeinsame Uberzeugung sein, daB3 die Be-
zeugung des Evangeliums in unserer Gesellschaft die allen Christen
und darum den Kirchen und Freikirchen gestellte Aufgabe ist. Nicht
eindeutig ist dagegen, was wir unter dem Wort «Evangelium» zu ver-
stehen haben und wie diese Bezeugung des Evangeliums geschehen soll.

(1) Das Evangelium ist keine Lehre, die man annehmen oder ab-
Iehnen kann. Es ist nicht die Summe von Glaubensiiberzeugungen, zu
denen sich die Christen bekennen. Mit allem, was wir an Bekenntnissen
und Glaubensaussagen aussprechen, festhalten oder in Biichern fest-
legen und erklidren konnen, ist das Evangelium noch nicht erfaf3t. Das
Evangedlium ist das Geschehen des Handelns Gottes in Jesus Christus,
konkret in Jesu Tod und Auferstehen. Dieses Geschehen iist etwas, das
die Gemeinde der Urchristenheit erfahren hat, das sie ins Leben rief
und das seither immer neu erfahren wird, wo sich christliche Gemelinde
sammelt, innerhalb und auBerhalb der verfaBten Kirchen. Kann diese
Feststellung noch auf allgemeine Zustimmung rechnen, so scheiden sich
die Geister daran, was der Inhalt dessen 'ist, was wir mit Tod und Auf-
erstechen Jesu bezeichnen. Um uns dariiber zu einigen, miissen wir zur
Urchristenheit zuriickgehen, da wir uns nur dann mit Recht als Christen
bezeichnen, wenn wir unseren Glauben in der Nachfolge der Urchri-
stenhelit verstehen und an diesem urchristlichen Glauben messen und
von thm korrigieren lassen.

Es ist oft genug betont worden, daf3 das urchristliche Bekenntnis
«Der Herr ist wahrhaftig auferstanden» (Luk. 24, 34) nicht nur bedeu-
tet, daBl der tote Gekreuzigte zu neuem Leben erwachte, daf3 dieses
urchristliche Bekenntnis sich unterscheidet von den Erzédhlungen tiber
die Auferweckung des Lazarus, der Tochter des Jairus und des Jiing-
lings von Nain. Es kommt nun aber darauf an, worin dieser Unterschied
besteht. Die Urchristenheit hat ihren Glauben an den Auferstandenen
davon hergeleitet, daBl Jesus als der Christus dem Kephas erschien, da-
nach den Zwolfen (1. Kor. 15, 5). Dieses Erscheinen des Christus be-
deutet mehr, als dal er nur gesehen worden ist, wie es die revidierte
Luther-Bibel iibersetzt. Es war eher so wie es Stephanus gegeben war,
der die Herrlichkeit Gottes und Jesus stehen zur Rechten Gottes sah
(Apg. 7, 55). Dieses Bekenntnis brachte ihm das Martyrium. Uber die

1



Wiedererweckung eines Toten hitte er sich ebenso mit dem Hohen
Rat verstindigen kOnnen, wie dies spdter dem Paulus moglich war
(Apg. 23, 9). Fragen wir aber, was diese Erscheinung vor Stephanus
bedeutete, so wird die Antwort aus dem deutlich, was die erste Ge-
meinde aus der Erscheinung des Christus folgerte. Mit dem Erscheinea
des Cristus hatte fiir sie ebenso wir fir Paulus das verheilene Reich
Gottes begonnen, das er nun den Heiden bezeugen muBte und darum
nach Arabien und spéter in alle Welt zog (Gal. 2, 15f). Und die erste
Gemeinde bezeugte dieses Gottesreich in Jerusalem mit Wort und
Werk (vgl. Rm. 15, 18). Wie dies geschah ist uns Apg. 2, 44—47 be-
richtet:

Alle aber, die gliubig geworden waren, waren beieinander und
hatten alle Dinge gemeinsam. Auch verkauften sie Giiter und Habe
und teilten sie aus unter alle, je nach dem einer in Not war. Und
sie waren tiglich und stets beieinander einmiitig im Tempel und
brachen das Brot hin und her in den Hiusern, nahmen die Speise
mit Freuden und lauterem Herzen, lobten Gott und hatten Gnade
bei dem ganzen Volk.

Auch wenn viele Ausleger dies fiir einen idealisierenden Bericht des
Lukas halten, so muBte dieser Bericht so sein; denn allein durch ein
solches Leben konnte die Urchristenheit ihren Glauben bezeugen, dal
mit dem Erscheinen des Christus das Reich Gottes begonnen habe.
So wie die Urgemeinde lebte, sollte das L.eben im Reich Gottes sein.
Es war ein Leben in Eintracht, in dem keiner den anderen iibervor-
teilte. Es gab keine dublere oder innere Not. Sie feierten das eschatolo-
gische Mahl, wie es Jesus verheiBen hatte, mit Freuden; und sie lobten
Gott, der seine VerheiBungen erfiillt hatte, Zugleich strahlte dieses
Leben in ihre Umgebung aus und Iud jedermann ein, daran teilzuneh-
men. Das Bekenntnis der ersten Gemeinde zu ihrem auferstandenen
Herrn bestand als zuerst in diesem Leben des Reiches Gottes. Gewild
hat sie dann auch dieses Evangelium von dem Reich mit Worten ver-
kiindigt, aber die Gewihr fiir die Wahrheit dieser Verkiindigung war
dieses gemeinsame Leben. Als Paulus in Korinth feststellen mubte,
daB} es an einem solchen Leben in briiderlicher Gemeinschaft fehlte,
daB arm und reich selbst bei dem gemeinsamen Mahl getrennt waren,
da rief er die Korinther zu einer Erneuerung auf, durch die sie wieder
des Herrn Tod verkiindigen sollten, bis dafl er kommt (1. Kor. 11, 26).
Das Bekenntnis in Worten suchte nur das verstandlich zu machen, was
die Gemeinde lebte. Darum bekannte sie sich zu dem Gottessohn, dem
Herrn Jesus Christus, ohne damit aber sein Wesen bezeichnen zu wol-
len. Sie bezeichnete damit vielmehr das, was er durch Gottes Tat fiir
sie bedeutete. Weil in seinem Erscheinen die gnéddige Gegenwart Gottes
Wirklichkeit geworden war, nannte sie ihn HERR, wie im Alten Testa-

2



ment Gott angeredet wird. Weil Gott ihn als den verheilenen Messias
gesandt hatte, nannte sie thn in griechischer Sprache den CHRISTOS.
Weil endlich Gott Israel seinen feurem Sohnm, sein liebes Kind nennt
(Jer. 31, 20), bekennt die Gemeinde, daf} Gott Jesus eingesetzt hat als
Gottessohn in Macht durch die Totenauferstehung, die mit seinerAuf-
erstehung begann (Rm. 1, 4).

Gewill hat die Gemeinde danach dieses Bekenntnis entfaltet und
uns auch die Weihnachtsgeschichte geschenkt, in der diese Gottessohn-
schaft bis zu seiner Empfingnis zuriickgefithrt wird. Aber es bieibt
unsere Pflicht, diese Entfaltung auf die urspriingliche Aussage zuriick-
zufithren und danach auszulegen, anstatt die erste Gemeinde, die von
der Einsetzung als Gottessohn spricht, der Unzuldnglichkeit oder gar
eines Irrtums zu beschuldigen. Die Empfangnis durch den heiligen Geist
und die Jungfrauengeburt gehtéren nicht zum urchristlichen Bekennt-
nis, sondern sie sind eine mogliche Entfaltung des Bekenntnisses, daf3
der Auferstandene der Gottessohn ist, Wir konnen verstehen, daB sich
die Gemeinde auch iiber das Wesen Jesu Christi Gedanken machte,
aber wir sind nicht gendtigt, diesen Gedanken unbedingt zu folgen.
Wollen wir dagegen ihrem Glauben nachfolgen, so bedeutet dies, dal3
wir fiir unser Leben die Folgerungen zichen, die die ersten Christen aus
ihrem Glauben an den auferstandenen Christus gezogen haben.

Die erste Gemeinde bekannte eindeutig, daB3 der als Christus Er-
schienene der gekreuzigte Jesus war. In der éltesten Verkiindigung,
wie sie uns 1. Kor. 15, 3—7 zusammengefal3t ist, gechoren Tod und
Auferstehung unldslich zusammen. Fragen wir nach der Bedeutung des
Todes Jesu, dann miissen wir auch diesen so sehen, wie ihn die ersten
Christen sehen mufiten. Wir konnen ihn nicht als Heilsereignis aus den
Zusammenhidngen herauslosen, in die er geschichtlich gehort. Darum
konnen wir nicht iibersehen, daf3 der Kreuzestod die Hinrichtungsart
fiir aufrithrerische Sklaven war, daB3 Jesus mit dem Kreuzestod das
Sklavenschicksal auf sich nahm, das Gott seit der Eroberung Jerusa-
lems durch Pompejus (63 v. Chr.) sein Volk hat erleiden lassen. Und
wir konnen nicht iibersehen, da3 die romischen Behorden Jesus darum
zum Tode verurteilten, weil seine Proklamation des Gottesreiches die
Herrschaft des romischen Casar antastete. Diese Proklamation fand
ihre Antwort durch die Herren dieser Welt in dem Kreuzestod Jesu:
Die Konige der Erde treten zusammen, und die Fiirsten versammeln
sich zuhauf wider den Herrn und wider seinen Christus (Psalm 2, 2;
Apg. 4, 26). Das hei3t nicht, da} Jesus selbst in irgendeiner Weise
einen Angriff politischer Art gegen die Macht des Cisar gefiihrt hat,
aber es zeigt uns, dafl die Méichtigen dieser Erde die Proklamation des
Gottesreiches, das Evangelium als einen Angriff auf ihre Macht ver-
stehen und darum mit Verfolgung und Hinrichtung reagieren. So haben

3



sie Jesus ans Kreuz geschlagen und danach die Christen verfolgt und

hingerichtet, und ebenso reagieren die Michtigen dieser Erde bis in

unsere Tage.

Als der Sieg Gottes iiber den Cidsar im Erscheinen des Christus,
mit dem Beginnen des Gottesreiches offenbar wurde, haben die ersten
Christen darum im Sterben ihres Herrn die Siihne fiir alle Siinden der
Welt gesehen, sodal} sie das Ende, das Gericht nicht mehr zu fiirchten
brauchten, So diirfen wir die Aussage von dem Siihnetod Jesu, von
seinem Opfer verstehen: Die letzte, entscheidende Schlacht hat er ge-
schlagen, als er den Tod erlitt. Darum heiB3t es fiir die Christen ]etzt
(Luk. 21, 28):

Wenn aber dieses anfingt zu geschehen, so sehet auf und erhebet
eure Hiupter darum, dal} sich eure Erlosung naht.

Das ist das Evangelium, das die Christen aller Welt bis ans Ende der

Erde zu bezeugen haben.

(2) Die Frage, wie dieses Evangelium dem Menschen heute, unserer
Gesellschaft zu bezeugen ist, haben wir stillschweigend bei den Uber-
legungen iiber den Inhalt des Evangeliums immer schon mit bedacht.
Weil das Evangelium nicht eine Sammlung von Glaubenssitzen ist, weil
es ein Geschehen ist, das mit der Tat Gottes in Jesus Christus beginnt,
mulB es auch als ein Geschehen fiir die Menschen unserer Zgeit, in un-
serer Gesellschaft sichtbar werden. Eine nur durch Worte erfolgende
Verkiindigung konnte nicht das Evangelium voll zum Ausdruck brin-
gen, es wire nur ein verkiirztes Evangelium, dem die eigentliche Kraft
genommen ist, die Welt zu verdndern. Es war schon sehr frith eine Ver-
suchung fiir die Christen, die Verkiindigung des Evangeliums auf
Worter zu beschranken, um so keinen AnstoB3 bei den Gegnern zu er-
regen. Die jungen Gemeinden haben sich gemiiht, sich in dieser Welt
einzurichten und darum nicht mehr so gelebt, wie die erste Gemeinde
in der Nachfolge Jesu es tat. Der Jakobusbrief tadelt am schérfsten
diese Trennung zwischen Wort, Glaube und Werk:

Wenn aber ein Bruder oder eine Schwester blofl wire und Mangel
hiitte und jemand unter euch spriiche zu ihnen: Gehet hin in Frieden,
wiirmet euch und sittiget euch! ihr giibet ihnen aber nicht, was dem
Leibe not ist: was hiilfe ihnen das? (Jak. 2, 15f)

Und der Jakobusbrief nennt die rechte Bezeugung des Evangeliums:
Wenn ihr das konigliche Gesetz erfiillt mach der Schrift: Liebe
deinen Nichsten wie dich selbst, so tut ihr wohl! (Jak. 2, 8).

Die Frage ist jetzt wahrscheinlich nur, wie weit diese Bezeugung durch

die Tat, durch das Leben gehen soll. Kann sie sich auf Almosen be-

schrinken? MuB3 damit eine Hilfe verbunden sein, die die Gesellschaft
verandert? Niemand wehrt sich dagegen, dafl Christen sich karitativ
betitigen, hier und in der Wellt. Missionsarzte sind immer die legitimen

4



Mitarbeiter der Mission gewesen. Niemand wird das in seiner Bedeu-
tung herabsetzen diirfen. Daf} dies jedoch nicht ausreicht, hat die Ent-
wicklung der Mission gezeigt, Der mangelnde Erfolg ist auch darin
begriindet, daB} der christliche Glaube allzu sehr mit westlicher Lebens-
art verbunden gepredigt wurde und daf} die Mission, ohne es zu wollen
oder manchmal auch bewulBt, Helferin der Kolonialmachte war. Die
Angleichung der Kirchen und Christen an diese Welt hat sie immer
wieder befahigt, das Unrecht der Michtigen zu rechtfertigen oder we-
nigstens ungeriigt zu lassen, in neuerer Zeit die Sklaverei in den Ver-
einigten Staaten, den Opiumkrieg gegen China, der China das Opium
aufzwang, die Herrschaft der Wenigen in Lateinamerika und die Un-
terdriickung der Schwarzen in Siidafrika. Ein krasses Beispiel dafiir
wurde 1966 in den USA in einem Film gezeigt: Eine amerikanische
Kirche hatte in Afrika missioniert. Als ein Angehoriger dieser afri-
kanischen Missionskirche in die USA kam, um dort Theologie zu
studieren, verwehrten ihm die Kircheniltesten einer Gemeinde derselben
Kirche den Zutritt zum Gotteshaus. An diesem Beispiel wird deutlich,
wozu die Trennung von Wort und Werk fithrt. Mit Worten wird natiir-
lich gepredigt, daB Gott der Vater aller seiner Kinder, der Schwarzen
und der WeiBen ist. Mit Worten konnen sie, die Weiflen, auch die
Schwarzen als Briider anerkennen — nur auf einer Bank in einer Kirche
mit ihnen zusammenzusitzen, ertragen sie nicht. Die Predigt, daf3 einer
unser Meister ist, wir aber alle Briider sind (Mt. 23, 8), ist tot und un+
wirksam, wenn wir sie nicht_ praktisch und konkret wirksam werden
lassen und damit betzeugen daf} wir sie selbst glauben.

Nun konnte nur ein Verstockter gegen alles dies Einwinde er-
heben; und es ist gewill, daBl zum Beispiel die Kirchen in Studafrika
der Duldung der Apartheidpolitik nicht froh werden, sondern ins-
geheim wissen, daB sie damit Tag fiir Tag ihren Herrn verraten. Aber
dies alles kann noch mit der Verpflichtung zu Almosen, zu personli-
chen Leistungen der Nichstenliebe begriindet werden. Die Gegensitze
- werden erst deutlich, wenn aus dieser geforderten Bruderschaft, die
wir zu bezeugen haben, politisches Engagement wird, wenn die christ-
liche Bruderschaft zur politischen Solidaritit wird. Die Mission hat
sich immer bemitht, die Unterdriickten, die Farbigen vor den schlimm-
sten Auswirkungen der Unterdriickung zu schiitzen, die Unterdriickung
zu mildern. Sollen die Christen aber auch den schwarzen Volkern
helfen, die Kolonialherrschaft zu beseitigen? Hier scheiden sich die
Geister. Die Frage an alle, die eine solche politische Solidaritdt ab-
lehnen, ist aber, wie sie anders glaubwiirdig bezeugen wollen, daB wir
durch Jesus Christus alle Briider sind. Die Frage ist, ob diejenigen, die
indirekt damit die Kolonialherrschaft aufrecht erhalten, sich nicht
jenen Tadel zuziehen, daB sie zu einem Reichen, der in die Gemeinde

5



kommt, sprechen: Setze du dich her aufs beste! und zu dem Armene:
Stehe du dort! oder: Setze dich unten her zu meinen Fiilen! (Jak, 2, 3f).
Das Evangelium wird dann doch den Herrschenden anders und be-
quemer verkiindigt als den Unterdriickten.

Bei dieser Frage ist immer wieder die Gewaltanwendung als fiir
den Christen in der Nachfolge Jesu verboten hingestellt worden. Das
wire durchaus berechtigt, wenn diese Verurteilung der Gewaltanwen-
dung konsequent nach allen Seiten gepredigt und praktiziert wiirde.
Weil das aber nicht der Fall ist, ist der Grund fiir die Ablehnung des
Sonderfonds fiir das Antirassismusprogramm des Okumenischen Rates
Heuchelei. Es wird nicht die Gewaltanwendung der reguldren Kolonial-
armeen abgelehnt. Die Kirche hat den verschiedenen Massakern der
stiidafrikanischen Polizei nicht gewehrt. Und die Gewaltanwendung,
die ohne Waffen, in der Entziehung einer Moglichkeit menschenwiirdi-
gen Lebens seit Generationen in Lateinamerika ebenso wie in Siid-
afrika geiibt wird, hat die Christen hochstens als einzelne zu Protesten
veranlaBBt. In Chile erfolgte kein einhelliger Protest der Kirchen gegen
das Morden der Junta, sondern man bemiihte sich nur, ein paar Wun-
den zu verbinden, und selbst diese karitative Hilfe erregte bei den
Frommen Widerspruch.

Zur Frage der Gewalt ist eindeutig zu sagen: Keine Gewaltanwen-
dung kann jemals Bezeugung des Evangenliums sein, sondern jede
Gewaltanwendung ist akute Verleugnung des Evangeliums. Die Kirche
sollte dies eindeutig bezeugen und ihre vermittelnde Stellung zum Wehr-
dienst zugunsten des klaren Evangeliums aufgeben. Sie sollte dies um-
fassender tun, was uns selbst und unseren Staat angeht. Das heif3t aber
auch, daB jede Kolonialherrschaft, sowohl politisch wie wirtschaftlich
Verleugnung des Evangeliums ist. Eine auch nur indirekte Duldung
von Kolonialherrschaft darf die Kirche nicht zulassen. Das bedeutet
aber bei einer in Gang befindlichen bewaffneten Auseinandersetzung,
daB diese als Folge der zu verurteilenden Herrschaft zu verstehen ist.
Verweigern wir den in diesen Kampf verstrickten Volkern unsere
konkrete Solidaritdt, so stellen wir uns praktisch — ob wir es wollen
oder nicht — auf die Seite der Unterdriicker. Nur wer vom griinen
Tisch urteilt, kann den aufstindischen Volkern Gewaltlosigkeit predi-
gen, und er verleugnet ihnen gegeneiiber damit auf jeden Fall das Evan-
gelium, Wir haben nicht tiber unsere Briider zu rvichten, wir tun dies
aber, wenn wir unsere Hilfe von diskriminierenden Bedingungen ab-
hingig machen. Und wir verschlieBen damit die Ohren unserer Briider
fiir das Evangelium, das wir ihnen bezeugen wollen.

In der Mission wurde einmal zur Eile aufgerufen, «sie sterben
sonst driiber». Das gilt auch fiir unsere praktische, konkrete Bezeugung
des Evangeliums. H. W. Bartsch

6



	Evangelium und Gesellschaft

