
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 68 (1974)

Heft: 12

Artikel: Chinesische Demokratie

Autor: Ehrenreich, Barbara

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-142420

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-142420
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Von englischer Seite hört man, Vorster habe seine Truppen schon jetzt
aus dem Innern Rhodesiens an die Grenzen zurückgezogen. Als Krisen-
zeiohen ist die Einführung einer zehnprozentiigen Sondersteuer auf alle
Einkommen in Rhodesien zu werten. Diese «Kriegssteuer», die
rückwirkend auf das Finanzjahr 1973/1974 verordnet wurde, soll dazu
beitragen, die hohen Kosten der Anti-Gueriiabekämpfung zu decken.
Dies scheint zur wachsenden Unzufriedenheit in der weißen Bevölkerung

beilzutragen. Laut Presse haben die Staatschefs Kaunda von
Sambia und Nyerere von Tanzania Schritte für eine erneute
Verhandlungsrunde zwischen London und Salisbury unternommen.

Kürzlich hat Kaunda in einer an die Adresse von Ian Smith
gerichteten Rede erklärt, er sei zu einer zeitweiligen Einstellung des

Guerillakrieges gegen Rhodesien bereit, unter der Bedingung, daß die
rhodesische Regierung sich mit den Vertretern der afrikanischen Mehrheit

zu Verfassungsgesprächen an den Verhandlungstisch setze.
Es sieht so aus, als ob der sture und arrogante Ian Smith und sein

Anhang bald nicht mehr so selbstsicher von ihren Regierungssesseln aus
das Geschick ihrer schwarzen Mitbürger allein bestimmen könnten.
Bestimmt wird das Mitspracherecht der schwarzen Mehrheit nicht erst
in hundert Jahren Wirklichkeit sein, wie sich Ian Smith vor zwdi
Jahren an einer Pressekonferenz äußerte. Helen Kremos

Chinesische Demokratie
Von Barbara Ehranraich

Während der Kulturrevolution wurde gesagt, die Chinesen seien alle
Kritiker geworden. Fünf Jahre danach gilt dies noch. Ganz China
kritisiert Lin Piao und Confucius. Arbeiter verwenden monatlich mindestens

vierundzwanzig Stunden, um zu kritisieren. Wandmater schicken
Schulen, Restaurants, Fabriken und Kaufläden ihre Plakate, Schulkinder
singen: «Schüler, Arbeiter und Bauarn gehen voran, um Lin Piao und
Confucius zu kritisieren».

Was taten denn die beiden, um soviel Kritik zu verdienen? Confucius

war ein wandernder Philosoph. Er lebte im 5. Jh. v. Chr. Seine
Schriften wurden allmählich die offizielle Philosophie und Staatslehre
Chinas. Lin Piao war Verteidigungminister bis 1971. 1969 wurde er als
Nachfolger Maos in Aussicht genommen. Er starb 1971 bei einem
Flugzeugabsturz in der Mongolei. Man nimmt an, daß er nach Moskau
fliegen wollte. Und was verbindet nun Confucius und Lin Piao? Man
fand in seinem Haus einen Spruch von Confucius: «Zügle dich und
stelle die Riten wieder her».

359



Das erste, was mir an der «Bewegung»* auffiel, war, daß viele
Chinesen selbst nioht wissen, was von ihnen erwartet wird. Das allein
war schon eine Lektion dn chinesischer Demokratie. Es war nicht, daß
die Linie unklar war oder daß jemand nioht damit einverstanden war.
Von Anfang 1973 an hatte es eine Menge Artikel gegeben, die der
Kritik die Substanz vermittelt hatten. In der Presse wurde hervorgehoben:

Confucius ldhrte, die Herrschaft der Reichen sei durch ihre
Überlegenheit und Intelligenz gerechtfertigt, die Armen seien stupid. Sie
verdienten Unterdrückung. Also die Essenz des Konservatismus. —
Lin Piao sei ein später Jünger von Confuaius. Er glaube nur an sein
eigenes «Genie». Er zeige seine Verachtung für die Massen damit, daß
er nadh der Macht strebe. Wie könnte ein Chinese dieser Anklage
gegenüber gleichgültig sein!

Eine ähnliche Situation in Amerika schüfe eine Bewegung, um
Aristoteles und Nixon zu kritisieren. Man würde mit der Erörterung
der Lehre von Aristoteles beginnen. Man fände, daß er konservativ
war, ein Lakai von Königen, ein Befürworter von Sklaverdi und
Ausbeutung. Dann würde man das Leben Nixons untersuchen und es zur
Lehre des Aristoteles in Beziehung setzen. Dann würde man fragen:
Wie kommt es, daß zweitausend Jahre lang in Amerika von Aristoteles
so wenig geredet wurde? Sind nooh Spuren sdines Denkens in unserem
Denken? Was müßte man tun, um sie auszutilgen und das Aufkommen
eines weiteren Nixon (Lin Piao) zu verhindern? Mit andern Worten:
Wie sähe unsere «Bewegung» aus?

Die Einleitung der «Bewegung» war so formal und so wenig spontan

wie ein chinesisches Diplomatenbankett. Die Menschen wurden
aufgefordert zu kritisieren, aber ihnen wurde nicht gesagt, wie sie das
anfangen sollten, wie weit sie gehen und wie sie ihr eigenes Leben damit
in Beziehung setzen könnten. Die Aufforderung, Confucius und Lin
Piao zu kritisieren, glich Maos Direktive von 1966: «Die Generalstäbe
bombardieren!» Es ist eine Art offizieller Erlaubnis, alle Aspekte
chinesischen Lebens zu prüfen und, wenn nötig, zu rebellieren. Sie gibt
einen Begriff von Maos unbegrenztem Vertrauen zur Fähigkeit des
Volkes, seinen Weg salbst zu finden und das Land zu führen.

Wie sollte man nun die Kritik durchführen? Mindestens für die
Hälfte des Volkes war das keine Frage: Confucius war ein Frauen-
verächter, und keine Frau, die wir trafen, verfehlte, darauf hinzuweisen.
Eine Hafenarbditerin in Shanghai gab uns die beste Auskunft: «Nach

* Unter «Bewegung» versteht man im heutigen China die Kampagne gegen
Confucius und seine Staatslehre. Lin Piao war ein moderner Anhänger seiner
Ideen. Red.

360



und nach erkannten wir, daß das Denken von Confucius nicht nur die
Männer, sondern auch die Frauen beherrscht. Confucius sagt: Mit
Frauen umzugehen ist schledht. Lin Piao sagt: Die Frauen sind nutzlos.

Confucius verkündete auch die falsche 'Lehre von den drei Arten
Gehorsam: Ist die Frau jung, hat sie ihrem Vater zu gehorchen, ist sie
verheiratet, ihrem Mann, ist sie Witwe, ihrem ältesten Sohn. Und die
vier Tugenden: Die Frau muß ihren Platz unter der Sonne kennen. Sie
soll nicht viel sprechen und die Leute langweilen. Sie muß sich schön
machen, um dem Mann zu gefallen. Sie muß alle Hausarbeit tun. —
Viele männliche Kameraden behaupten die Überlegenheit des Mannes,
obwohl Chairman Mao sagt: «Die Frau holt den halben Himmel
herunter.»

Schon vor der «Bewegung» waren die chinesischen Frauen erheblich

freier als die amerikanischen. Die Frauen werden ermutigt, alle,
bis auf die schwersten Berufe zu ergreifen. Vielleicht der auffallendste
Unterschied ist, daß man nicht von ihr erwartet, daß sie sich schön
mache, um zu gefallen. Dennoch fanden die Frauen, mit denen wir
sprachen, daß die Frauen durch die «Bewegung» erheblich an
Wertschätzung gewonnen hätten.

Frauen geben uns den ersten Begriff davon, was die «Bewegung»
für das tägliche Leben in China bedeutet. Auf unserer Reise fanden
wir, daß, wo immer autoritäre Beziehungen bestanden hatten —
Eltern—Kinder, Schüler—Lehrer, Manager—Arbeiter — sich ein reiches
Feld für die «Bewegung» eröffnet hatte. In Nanking sagte uns ein
Schulmädchen: «Früher folgten wir den Lehrern, ob sie nun den
richtigen oder den falschen Weg gingen, jetzt kritisieren wir sie. Machen
wir etwas falsch, lassen wir uns gerne berichtigen, aber wir kritisieren
auch.»

Hatten die Schüler den Unterricht sabotiert, Gebäude besetzt,
gestreikt? Keineswegs. Sie sagten, sie hätten sich einfach zu ihrem
Lehrern begeben und mit ihnen Confucius und Lin Piao kritisiert. Die
Lehrer einer Schule sprachen sichtlich gerne von den gemachten
Erfahrungen. «Früher glaubte ich, ich müsse das letzte Wort in der Klasse
haben, nur der Ldhrer dürfe tadeln. Das gab viel Ärger. Jetzt wissen
wir, daß die absolute Autorität immer ein Hindernis ist für die fünf
Rechte: Das Recht zu denken, zu sprechen, zu tun, in einem Jugendverein

zu sein, und gegen den Strom zu schwimmen.
Mit den Ärzten ist es ähnlich. Ein Arzt sagte uns: «Es handelt sich

nicht allein um alte Ärzte, die vor der Befreiung studiert hatten, nein,
das Problem bestand auch für junge Ärzte. Der verderbliche Einfluß
von Confucius kommt zum Ausdruck, zum Beispiel in dem Gedanken,
daß die Intellektuellen herrschen sollen und daß Studium die vornehmste

Beschäftigung sdi.

361



Ein anderes Verhältnis mit autoritären Obertönen ist das von
Manager und Arbeiter. Die Kulturrevolution verminderte schon den
Abstand von Leitern und Arbeitern. Alle Fabriken werden von
revolutionären Komitees geführt, in denen auch Arbeiter sitzen. Die Leiter
müssen wenigstens einen Monat pro Jahr mit den Arbeitern zusammen
manuell arbeiten. Doch dieses Gebot war seit der Kulturrevolution
mancherorts etwas 'in Vergessenheit geraten. Dazu berichtete die
«Peking Review»: «In der Maschinenfabrik von Peking entwickelte sich die
«Bewegung» zu einem vollen Angriff auf die Leiter, die sich um ihre
Verpflichtungen drücken wollten. Ein Arbeiter sagte: 'Wenn wir
verlangen, daß die Leiter an unserer Arbeit teinehmen, so nicht deshalb,
weil es an Arbeitskräften fehlt. Wir wollen es, damit sie mit den
Massen in Berührung bleiben, ihre Meinungen und Forderungen
anhören und erfahren, wie sie denken'». Die Manager fanden ihren
Humor schnell wieder. Immer war uns gesagt worden, wenn wir das wirk-
lidhe China kennan lernen wollten, müßten wir nicht zu den Lehrern
und Fabrikleitern, sondern zu den Arbeitern gehen. Gerade zu diesem
Zweck wurden wir nach dem Hafen von Shanghai geführt. Die
Arbeiter dort haben sdit jeher den Ruf, besonders radikal zu sein. Ihnen
waren die Widersprüche von Lin Piao und Confucius nicht lange
verborgen geblieben, und im Januar dieses Jahres «rebellierten» sie. Ihre
Waffen waren Plakate mit riesigen Zeichen.

Wir nahmen Verbindung mit beiden Seiten auf. Mit dem
Vorsitzenden des «revolutionären Komitees» (der Objekt der Kritik gewesen
war) und ainer Gruppe Arbeiter, einschließlich des jungen Fang Tien
Rin, der das erste Plakat der Rebellen geschrieben hatte. Er erzählte
uns: «Ehe die Bewegung begann, konzentrierte sioh die Leitung darauf,
mit allen Mitteln die Produktion zu steigern, zum Schaden der Politik
und der intellektuellen Arbeit unter den Arbeitern. Das kritisierten wir.
Ich will euch ein Beispiel geben. Einige Leiter führten wieder materielle
Antriebe ein, damit die Arbeiter schneller arbeiten sollten und eher
nach Hause gdhen könnten. Sie brachten die Begeisterung der Arbeiter
für den Aufbau nicht voll ins Spiel. Bin anderes Baispiel: Gewisse
Leiter belohnten die Arbeiter, wenn sie nach dem Zeitplan gearbeitet
hatten, ohne Rücksicht darauf, wie sie ihre Arbeit getan hatten,
und dabei wurden namentlich die Sicherheitsvorschriften verletzt. Einige
schlössen sich ab und machten ihre Pläne alein, ohne sie mit den
Arbeitern zu besprechen. Wir wissen, daß wir die Herren des Hafens sind
und daß es unsere Pflicht ist, die Leiter auf der richtigen Linie zu
halten. Darum stellen wir Plakate auf, die sagen: «Seid Herren des

Hafens, nicht Sklaven der Produktion!»
Das erste Plakat hatte 3 Punkte: 1. Zwdi Grundlagen. Wollt ihr

euch gründen auf Marx-Mao — oder auf materielle Antriebe? 2. Setzt

362



ihr Politik oder Produktion in den Befehlsstand? 3. Zwei verschiedene
Ausgangspunkte: Was gilt euch mehr, das Land oder die Fabrik?

Fangs Plakat zündete. In den folgenden Monaten hielten die
Arbeiter mehr als zweihundert Versammlungen ab und stellten 3500
Plakate her. Wir Amerikaner waren ziemlich erstaunt darüber, daß
Arbeiter gegen eine Politik angingen, die sie früher nach Hause gehen
ließ. Aber der «Kampf», der dem ersten Plakat folgte, war noch
seltsamer. Hatten die Arbeiter die Produktion gestoppt, um ihren Willen
durchzusetzen? «Nein, erklärten sie, «unsere Arbeit heißt, den Sozialismus

aufbauen» und vermehrte Produktion sdi auch i h r Ziel. War
Fang in Sorge gewesen, entlassen zu werden? (Den Arbeitern kam diese
Frage komisch vor.) Fang erklärte mit geduldigem Lächeln: «Wir sind
ein sozialistisches Land. Das Volk ist der Herr. Ich arbeite nicht für
den Vorsitzenden, sondern für den Sozialismus. Dar Vorsitzende ist
mein Leiter aber auch mein Klassenbruder. Fehlt mir etwas, kann er
mir helfen. Das gleiche gilt umgekehrt. Habe idh etwas auf dem Herzen,

gdhe ich zu ihm und spreche mit ihm. Kann der große Bruder mit
dem kleinen streiten?»

Nun, wenn die Arbeiter an der Macht saßen, hätten sie sich dann
nioht von widerwilligen Leitern befreien können? Fang lächelte. «Es ist
nutzlos, ihnen ihren Posten zu nahmen, wenn man sie nicht von ihrem
Irrtümern befreit hat. Und kann man Menschen mit schlechten
Meinungen auf das übrige China loslassen?»

Shanghai ist weit von Ohio, aber wir konnten einige Vergleiche
machen. Amerikanische Arbeiter lieben es nioht, Vorschriften zu
bekommen über das, was sie tun und nidht tun dürfen. Chinesische
Arbeiter auch nicht. Der Unterschied ist, daß die Arbeiter in Shanghai
erklären, der Hafen gehöre ihnen, und es verletzt ihren Stolz, wie
Angestellte behandelt, für schnelleres Arbeiten bezahlt zu werden, und
sich sagen zu lassen, sie könnten nach Beendigung ihrer Arbeit nach
Hause gehen. Aber all das hätte noch lange so gehen können, wenn
nioht die «Bewegung» sie veranlaßt hätte, darüber nachzudenken, was
sie sind und wofür sie arbeiten. Fang erklärte, wie Confucius ins Bild
kam. «Die Leiter glaubten mit Confucius, die Höherstehenden seien
klug, die Niedrigstehenden dumm und nur an materiellen Dingen
interessiert, wie Reis, Sojamehl, Öl.»

Als Ergebnis der «Bewegung» sind gute Gedanken und ein guter
kommunistischer Arbeiterstab in den Vordergrund getreten, und die
Produktion ist gestiegen. Jetzt verlangen die Arbeiter selbst Extra-
Arbeiten. Es wäre naheliegend, die «Bewegung» als Nachfolgerin der
Kulturrevolution zu erklären. Die großen Ziele beider sind anscheinend
die gleichen. Tatsache ist, daß dies in keiner Weise eine zweite
Kulturrevolution ist. Erstens einmal hat die jetzige Bewegung eine Art per-

363



söniicher, introspektiver Qualiät, die im Sturm und Drang der ersten
verloren gegangen war. Auf der Höhe der Kulturrevolution schauten
die Chinesen eifrig nach Feinden in ihren eigenen Reihen, denen, die
den kapitalistischen Weg gehen wollten oder mit der Kuomintang
sympathisierten. Heute schauen sie mehr in sich selbst hinein. Eine Frage
kommt in Studiengruppen immer wieder vor: Wofür arbeitest du? Für
die Revolution oder für dich? Die «Bewegung» ist eine Einladung an
das Volk, seine tiefsten Beweggründe zu prüfen, die engsten Beziehungen

— zwischen Eltern, Gatten oder Mitarbeitern zu überdenken.
Die Kulturrevolution brachte Millionen in Bewegung und lehrte

sie, daß die Politik jeden angeht. Die «Bewegung» lehrt sie, daß die
persönlichen Belange eines jeden, Teil der Politik sind.

Da ist noch din anderer Unterschied. Diese Bewegung ist in
gewissem Sinn ein Korrektiv der Kulturrevolution. Diese war zweifellos
eine der wichtigsten Bewegungen des Jahrhunderts. Sie bildete die
chinesische Gesellsdhaft um und rührte an das politische Bewußtsein von
Millionen in der Welt. Aber sie hatte ihre schwachen Stallen. Nach allen
chinesischen Berichten war sie charakterisiert durdh ein gewisses Maß
von Dogmatismus und Intoleranz. Es war während der Kulturrevolution,

daß die tiefe Verehrung für Mao sioh zu einem Kult verhärtete.
Niemand hat mehr gegen Dogmatismus geschrieben als er, aber doch
wurde das kleine, rote Buch oft zu einem Dogma und ersparte einen
Beweis.

Und hier ist Lin Piao wieder zu erwähnen. Was er auch später getan
haben mag — sich versdhworen gegen Mao, die Rückkehr des Kapitalismus

betrieben usw. — er trug unzweifelhaft zum Dogmatismus der
sechziger Jahre bei. Er war es, der dem roten Buch zu seiner Verbreitung

verholfen hat, zunächst als din Mittel, die Armee die Gedanken
Maos lernen zu lassen. In der Kulturrevolution stand er fest hinter Mao,
aber er ging zu weit, wenn er zum Beispiel sagte: «Folge Mao, wenn du
ihn versteht, und folge ihm auch, wenn du ihn nioht verstehst.»

Das ist heute anders. Der Kult Maos ist offiziell abgekühlt worden.
Das kleine, rote Buch ist nooh in Geschäften zu haben, aber die
Chinesen tragen es nicht mehr bdi sich. Sein Verschwinden ist keineswegs
ein Zeichen der Zurückweisung von Maos Gedanken, ganz im Gegenteil.

Es war ein Richtweg zu Maos Gedanken. Heute will man keine
Richtwege mehr. Es wird von jedem verlangt, die grundlegenden Schriften

von Marx und Mao selbst zu lesen. Studenten, Arbeiter, Bauern,
frühere Analphabeten, alle lesen und diskutieren über «Die Kritik des

Gothaer Programms». «Imperialismus als Endstufe des Kapitalismus»,
«Über den Widerspruch» usw. Der Wandel ist jedoch durchaus im
Geiste der Kulturrevolution. «Peking Diary» schrieb in den ersten
Tagen der Kulturrevolution: «Mit dem Willen zu kritisieren, der sich

364



in ganz ungeahntem Maße entwickelt hat, erscheint eine ganz neue
Ära über dem Horizont, eine Ära, in der das ganze 700-Millionen-Volk
der Chinesen zu einem Volk der Weisen wird.»

Es mag sdin, daß in die Bewegung, Lin Piao und Confucius zu
kritisieren, irgend ein «Geheimnis» einmündet — ein Streit über die
Außenpolitik oder die Nachfolge Maos — aber gleichzeitig ist die
Bewegung das, was die Chinesen von ihr sagen: Ein Teil der
immerwährenden Bemühungen, die Mitwirkung der Massen anzuregen. Wenn
es uns im Westen schdint, daß das Werden des sozialistischen Menschen
etwas lange dauert, wenn wir uns fragen, warum eine zweite
Kulturrevolution nötig ist, so tun wir gut, zu überlegen, wie lange es wohl in
unserem Lande dauern würde, dem Kapitalismus ein Ende zu machen.
Und der Feudalismus ist von härterer Substanz. Die von den westlichen
Imperialisten so bewunderte alte chinesische Kultur, die den Millionen
Passivität und Gehorsam verordnete, die «Weisheit» der Elite vorbehielt

und jede Kritik ausschloß, kann nicht auf Befehl vernichtet
werden. Direktiven zu rebellieren, zu kritisieren, zu wagen, können
selbst zu Gehorsams-Clichés werden. Aber jede neue Bewegung bringt
neue Menschen hervor, die Marx und Mao als Methode und nicht als
einen Glauben verstehen, als Handelnde und nicht als Objekte der
Geschichte.

In gewissem Sinne ist die jetzige Bewegung natürlich ein «Kampf»
um die Nachfolge Maos — nur sollen seine Nachfolger die in vorderster
Linie kämpfenden potentiellen 700 Millionen «Weisen» sein.

In «Monthly Review», Sept. 1974. Übers, von K. Struve

«Unsere neue Regierung»
General Hugh B. Hester, der unbestechliche politische Beobachter und
Kommentator amerikanischer Politik, faßt sein Urteil über die neue
Administration im «Churchman» (Okt. 1974) wie folgt zusammen:

«Unser neuer Präsident, Gerald Ford, hat das Erbe der Macht in
einer der schwierigsten Perioden der Weltgeschichte, und vielleicht der
gefährlichsten in der Geschichte der Vereinigten Staaten, angetreten.
Keiner der sogenannten außenpolitischen Erfolge Kissingers und Nixons
war echt. Der sogenannte Friede in IndoChina, für den Kissinger der
Friedens-Nobelpreis zuerkannt wurde, ist ein Betrug. Dieser Krieg dauert

in voller Stärke an und wird von Thieu, stellvertretend für die USA,
dirigiert, was die schändlichste Art der Kriagsführung darstellt.

Im Nahen Osten ist es zu keiner Regelung gekommen. Die
sogenannte Entspannung in den Beziehungen der USA zur Sowjetunion ist

365


	Chinesische Demokratie

