
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 68 (1974)

Heft: 11

Artikel: Die Arbeiter der elften Stunde (Matthäus 20, 1-16)

Autor: Traxel, Gerhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-142404

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-142404
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Arbeiter der elften Stunde
Matthäus 20, 1—16

Sie werden sich wundern, wenn ich jetzt sage: diese Geschichte hier
läßt vor unseren Augen das Bild eines wahrhaft menschlichen, wahrhaft

sozialen Lebens entstehen. Unsere Verwunderung ist groß, denn
was wir da zu sehen bekommen, das sieht doch nach schreiender
Ungerechtigkeit, nach ganz unsozialer Verhaltensweise aus. Allenfalls
scheinen wir uns noch damit helfen zu können, daß wir die Geschichte
irgendwo in den Himmel verweisen. Heißt es nicht auch am Anfang:
«Reich der Himmel»? Nun gut, denken wir vielleicht, im Himmel
einmal, oder in irgendeiner waltlosen Beziehung zu Gott mag das ja
gelten, dieses unseren Maßstäben zuwiderlaufende Verhalten. Aber so
leicht werden wir mit der Herausforderung nicht fertig. Unsere
Verwunderung soll nur anhalten. Gemeint ist hier nicht irgendeine ferne
Himmelswelt, sondern das neue Leben auf unserer Erde. Wenn lesus
vom «Reich der Himmel» spricht, dann denkt er an eine neue Welt-
ordnung, die unsere zerstörerischen Verhältnisse von Grund auf
neugestaltet. Der Himmel, die neue Ordnung, bleibt nicht über den Wolken,
sondern will zum «Stück Himmel auf Erden» werden. Es bleibt also
die Behauptung, die unsere Verwunderung erregt: diese Geschichte
läßt vor unseren Augen das Bild eines wahrhaft menschlichen, wahrhaft

sozialen Lebens entstehen. So soll es unter den Menschen sein,
meint Jesus. So kann und so wird es sein, wenn Gott am Werk ist in der
Welt. Damit wird unsere Verwunderung nur noch größer. Ja, wir sind
dagegen! Es erscheint uns unsozial, uns, die wir doch gerne für
Gerechtigkeit eintreten. Aber warum? Bekommen denn in dieser
Geschichte nicht alle gleich viel? Haben nicht alle am Schluß gleich viel
zum Leben und zur Freude erhalten? Kann man wirklich von
Ungleichheit reden? Es ist auch nicht so, daß jene, die den ganzen Tag
gearbeitet haben, am Abend nur etwa den kleinen Lohn für eine
Stunde Arbeit erhalten hätten, daß sie also nach dem Maßstab der spät
Gekommenen schlecht belohnt würden. Nein, schon früh am Morgen,
da der Hausherr auf Arbaitersuche geht, macht er mit den ersten den
angemessenen Lohn für den ganzen Tag ab. «Nachdem er aber mit
den Arbeitern um einen Dinar für den Tag übereingekommen war,
sandte er sie in seinen Weinberg.» Nein, wir brauchen uns in dieser
Hinsicht nicht zu erregen. Die Geschichte läßt sich nicht dafür
mißbrauchen, daß man bestimmte Menschengruppen im Leben sozial
schlechter wegkommen läßt als andere Kreise. Alle sollen gleichviel zum
Leben und zur Freude erhalten. Hier wird nicht in ideologischer,
verlogener Weise «Solidarität» gepredigt — in dem Sinne, daß die armen,

301



in ihrem Leben zu kurz Kommenden keine Gerechtigkeit mehr fordern
dürften. Hier erhalten tatsächlich alle gleich viel an den Gütern und
der Freude des Lebens ausgeteilt. Dem Postulat sozialler Gerechtigkeit
und brüderlichen Teilens widerspricht das nicht. Gott will für diese Welt
die schrecklichen Unterschiede, die ganze Völker ins Elend bringen,
aufheben. Darum läßt auch diese Geschichte gar keinen Zweifel!

Warum sind wir dann trotzdem noch nicht einverstanden? Nicht
wahr, — wir kommen doch auch jetzt noch nicht damit zurecht. «Der,
welcher so spät kam, soll genauso viel erhalten wie der, der den ganzen
Tag gearbeitet hat?» Warum ist uns das ein Anstoß? Verbirgt sich
vielleicht hinter unserer hoch tönenden Sorge um Gerechtigkeit etwas
ganz anderes? Dahinter steht doch gar nicht die Sorge um das, was alle
Menschen zum Leben brauchen und haben sollen. Sonst könnten wir
uns ja beruhigen. Dahinter steht eine viel weniger idealistische Denkweise,

die wir alle schon mit der Muttermilch in uns aufgenommen
haben. Jeder soll sioh vom anderen unterscheiden durch das, was er
selbst leistet und zustandebringt. Jeder ist für sich und fordert für sich
das ihm Zustehende. Dieser egoistische Individualismus ist uns so zur
«zweiten Natur» geworden, daß wir ihn nicht einmal mehr als Problem
empfinden können. Wir verteidigen ihn — auch angesichts dieser
biblischen Herausforderung — mit hochtrabenden Reden von Gerechtigkeit.
Diese sogenannte Gerechtigkeit ist aber längst zum Inbegriff einer
individualistisch-egoistischen Lebensweise geworden. Es geht uns nicht
mehr um die Gleichheit aller, die gemeinsame Arbeit an der gleichen
Sache — sei sie kurz oder lang — und die gemeinsame Freude am
Leben und seinen Gütern. Nein, heute geht es uns allen darum, daß
wir selbst uns durchsetzen, daß man uns gerecht wird und entspricht.
Also das genaue Gegenteil von Gleichheit, nämlich die radikale
Absonderung der Individuen voneinander je nach Leistung und Position;
also das genaue Gegenteil von gemeinsamem Lebensziel und gemeinsamer

Lebensfreude, nämlich der Kampf und der Lebensgenuß jedes
einzelnen für sich. Es ist diese Denk- und Lebensweise, die uns nicht
nur in die Ungleichheit, sondern auch in die Einsamkeit treibt. Darum
ist ja das Leben für viele «zum Davonlaufen», wdil seine Atmosphäre
beherrscht ist von der Konkurrenzangst des einen vor dem andern. In
unseren Blicken, die wir austauschen, steht die Sorge «werde ich so
anerkannt? Werde ich belohnt wie der andere und vor dem andern?»
Vom ersten Schuljahr an, oft schon früher, wird der heranwachsende
Mensch für ein solches Leben dressiert. Es ist ein Leben, dem das
Bewußtsein der Arbeit an diner gemeinsamen Sache und das Bewußtsein
der gemeinsamen, von allen geteilten Lebensfreude gründlich abhanden
gekommen ist. Bei uns ist es ja gar nicht anders als in Kamerun etwa,
wo — nach dem kürzlichen Bericht von Pfr. Christoph Schnyder — das

302



Leben auseinanderfällt in die Interessengegensätze aller gegen alle.
Diese Denkweise hat übrigens auch ganz handfeste soziale Konsequenzen.

So schreibt etwa die NZZ vom 28. April zur Frage der Anpassung
der AHV-Renten an die allgemeine wirtschaftliche Entwicklung: «Der
Rentner hat in diesem Fall tatsächlich kein wirtschaftlich begründbares
Anrecht auf solcherart dynamisierte Renten, da er außerhalb der
aktiven Wirtschaft steht ...» Ein wirtschaftlich begründbares Anrecht
hat er nicht; aber hier handelt es sich nicht nur um eine Frage der
wirtschaftlichen Zweckmäßigkeit, sondern des LebensVerständnisses
überhaupt. Unsere Geschichte gibt da eine deutliche Richtung an. Gegen

die egoistische Denkweise des sich salbst aufbauenden Menschen
leuchtet dort das Verständnis des Lebens als Gabe an alle, die
unbedingte Solidarität mit allen «zu spät» Kommenden», also auch den nicht
mehr im Ldistungs- und Produktionsprozeß Stehenden. Aber es geht ja
nicht nur um eine andere Haltung in solchen sozialpolitischen Einzelfragen.

Ganz anders könnte unser Leben sein. Wenn wir uns nur frei
machen ließen von dieser verdammten Denkweise, daß jeder einzelne für
sich sein Leben aufbaut und je nach Eigenleistung das ihm zustehende
Glück findet, wann wir uns frei machen könnten von dieser
individuellen Leistungs-Gerechtigkeit. Viel glücklicher, viel menschlicher und
viel freier könnte unser Leben gelebt werden in der Dimension dieser
Geschichte hier.

Hier ist es schon ein Glück und ein Geschenk, an diner gemeinsamen,
sinnvollen Sache, im «Weinberg», arbeiten zu dürfen, sich an der
Gestaltung des Lebens engagieren zu dürfen; vom frühen Morgen an! Die
Bibel nennt diese gemeinsame Sache «Gottes Reich». Das gemeinsame,
brüderliche Leben aufbauen!

Und es ist denn auch din Glück, zu wissen, daß der Hausherr den
ganzen Tag selbst unterwegs ist, um Menschen dort einzugliedern;
solche, die ohne Sinn und Ziel irgendwo gleichgültig herumstehen, die
in der «Mir-stinkts»-Mentalität gefangen sind — und kämen sie noch
so spät zur Freude. Und ist es nicht erst recht din Glück, zu wissen,
daß alle in diesem Weinberg des Lebens schließlich verbunden sein
dürfen in der gemeinsamen, gleichen Freude? Daß das Leben, seine
Freude und seine Gaben die Menschen nicht separieren muß in «mehr»
oder «weniger». Das ist die Tendenz dieser Geschichte, die wir mit
unseren landläufigen Lebens- und Denkvoraussetzungen nur so mühsam
verstehen. Aber vielleicht können wir doch schon ahnen, was
gottgewolltes Leben beißt, was «Reich der Himmel» hier bei uns wäre. Ein
solches Leben kann nur dort Platz ergreifen, wo man in irgendeiner
Weise von der Güte ausgeht, die alle trägt;, denn es hängt aufs engste
damit zusammen, daß wir die Erfahrung des Geschenks und des sinn-

303



vollen Ganzen machen können. Wo es das nicht gibt, da ist eigentlich
die egoistische Dominierung des Lebens kein Wunder. Da kann man es
schließlich verstehen, daß der Mensch nur noch mit seiner eigenen
Produktion und seinem eigenen Glück rechnet.

Nun, Jesus hat hier nicht nur ein Idealbild entworfen oder eine
bessere Lebenstheorie aufgestellt, etwas, das wir meist resigniert als
ferne «Utopie» bezeichnen. Er zeichnet sich dadurch aus, daß seine
Worte gelebt werden und sichtbar werden in seiner Person, und was
im Umkreis dieser Person passiert. Da ist gelebte Güte und Gemeinschaft;

übrigens bis heute. Man kann in der heutigen Welt die Erfahrung

des Geschenks und des sinnvollen Lebensziels machen. Das neue
Leben ist da, nur darum lohnt es sich, davon zu reden. Es ist nicht voll
da, zumindest nicht so, daß es unser gesellschaftliches Zusammenleben
heute prägt; aber es ist in dieser Gesellschaft vorhanden als ein Zeichen
wenigstens, das sichtbar ist, das uns auf alle möglichen Wdisen einlädt,
es auch damit zu versuchen. Unser Blick geht in diesem Sommer und
Herbst in das kleine burgundisohe Dörfchen Taizé. Dort beginnt Ende
August das seit Jahren schon vorbereitete «Konzil der Jugend». Im
Oktober wird man in der Paulskirche in Frankfurt dem Prior von Taizé,
Roger Schütz, den Friedenspreis des Deutschen Buchhandels verleihen.
Schutz hat ihn schon für eine Arbeit an Kindern aus den Slums, diner
portugiesischen Stadt zugesagt. In jenem Taizé begann er vor dreißig
Jahren mit andern Christen ein Abenteuer des Heiligen Geistes; sie

begannen an einem Ort wieder die Kirche zu leben als eine neue
gemeinschaftliche Lebenspraxis, eben als jenes gemeinsame Engagement
des Lebens in allen Berufen, als Arbeit im Reiche Gottes, als Beitrag
zu einer brüderlichen Lebensweise —• und das gemeinsame Fest des

Lebens zu feiern, das alle Menschen, die Mächtigen wie die Niedrigen,
die Randsiedler und die Etablierten der Gesellschaft einbezieht. Man
weiß und lebt es hier, daß der Geist Jesu Christi das Antlitz der Erde
erneuert, die Kirche zu einem bewohnbaren Ort macht und zum Symbol

für die Gemeinschaft aller Menschen werden läßt. Seit Jahren
ziehen vor allem junge Leute nach Taizé, um dort neu in das
Lebensangebot des «Reiches der Himmel» einzugehen, um wieder einen Sinn,
ein Ziel und eine neue Form ihres Lebens zu gewinnen. Für August
werden etwa hunderttausend Jugendliche erwartet, unter ihnen viele,
die das atomisierte, vereinsamte Leben unserer Konkurrenzwelt satt
haben und für Ohristus sich öffnen. Entscheidend sind aber nicht Zahlen,

entscheidend ist die Tatsache, daß der Geist immer wieder «Kirche»
aufscheinen läßt als die Erfahrung neuen Lebens, als die Erfahrung der
Güte und des sinnvollen Ganzen. Im Lichte dieser Zeichen bekommen
wir ein neues Gespür für das Zeichen, das die Kirche Christi hier in
Witikon sein könnte. Wir beginnen zuerst zu leiden an den Wunden

304



und Entstellungen unserer Amtskirche, aber vielleicht beginnen wir
auch hindurchzuschauen durch diese Entstellungen — auf die Zeichen
des Wortes und des Mahls, die auch uns gageben sind; und wir fangen
als Christen an, diese Zeichen zu entschlüsseln, sie — getrieben vom
Geist — wieder lebendig, sichtbar, leuchtend zu machen. So daß am
Ort die neue Lebensweise den Kampf beginnt gegen die Weise der
sinnlosen Vereinzelung, der egoistischen Maßstäbe, der vernichtenden
Konkurrenz und der tötenden Einsamkeit. Daß bei uns die Einladung
verlockend wird, die Chrysostomus so ausspricht: «Tretet doch alle in die
Freude eures Herrn ein. Freut euch mit über das große und strahlende
Fest» — das Fest des neuen Lebens. Gerhard Traxel

Entwicklungspolitik und Anpassung der

Technologie an die Bedürfnisse
der Entwicklungsländer (III)

Dr. E. F. Schumacher geht in den Darlegungen, die sich mit obenstehenden

Fragen befassen, vom heutigen Stand der Entwicklungshilfe aus.
Faststellen muß er zunächst, «daß die Entwicklungshilfe in einer schweren

Krise steckt und ebenso die meisten der Entwicklungsländer». «Was
heute bewältigt werden kann, ist eine kurze energische Hilfsaktion als
Antwort auf eine plötzliche Katastrophe, das können wir. Dazu
besitzen wir hervorragende technische Mittel.»

Aber «Entwicklungshilfe, die ganzen Völkern ein bessereis Leben
ermöglicht, als sie es von sioh aus bewerkstelligen können, erfordert
eine tiefe Einsicht in die geheimen Zusammenhänge menschlichen
Verhaltens, die duroh den Einsatz noch so großer technischer Mittel nicht
ersetzt werden kann».

Entwicklungshilfe soll das Elend in der Welt vermindern helfen.
Millionen von Menschen sind im Elend, sie haben nicht genug, um
menschenwürdig leben zu können; sie hungern, sie frieren, sie
verkommen. Arm ist, wer sich nichts leisten kann aber doch sein Auskommen

hat, wer nicht einmal sein Auskommen hat, ist elend». Wir gehen
mit E. F. Schumacher einig, daß alle, die ihr Auskommen haben, «sich
bemühen müssen, die Elenden aus ihrem Elend zu befreien».

Wo muß solche Hilfe einsetzen? Auf Statistiken über das
Volkseinkommen in den verschiedenen Ländern ist kein Verlaß. Präsident
Johnson stellte seinerzeit fest, daß vor ein paar Jahren 38 Millionen im
reichsten Land der Welt, in den USA, in bitterer Armut lebten, viele

305


	Die Arbeiter der elften Stunde (Matthäus 20, 1-16)

