
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 68 (1974)

Heft: 10

Artikel: Wirtschaft und Lebensinhalt : Teil II

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-142395

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-142395
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ner Herkunft eine Gemeinschaft bilden können und jede unmenschliche
Gesetzgebung vermeiden. Vertrauen in Jesus kann dann auch einmal
heißen, wir dürfen wagen zu denken, daß nioht die Ausländer uns
Schweizer prägen, sondern wir Schweizer die Ausländer, daß unser Land
zwischen den Alpen und dem Jura, daß unsere eidgenössische
Geschichte, unsere Mentalität, unsere Schweizer Art stärker sind als das
Fremde, daß wir kräftig genug sind, das Fremde in uns aufzunehmen
und zu assimilieren. So wie das Genf der Reformationszeit innerlich
nicht zugrunde ging, sondern gewachsen ist, als es Tausende von
Hugenotten, von Franzosen aufnahm und von Rates wegen jedem
Hausbesitzer befahl, sein Haus aufzustocken, um den Flüchtlingen Obdach
und Heimat zu geben, und so wie das Zürich Heinrich Bullingers und
seiner Nachfolger ein Ähnliches tat für unzählige Glaubensflüchtlinge
des 16. und 17. Jahrhunderts.

Herr, wenn du willst, kannst du mich rein machen. Es gibt aber
Aussatz an uns, ungutes schuldhaftes Verhalten, das wir nicht aufgeben
wollen. «Herr, wenn du willst», will ich vielleicht nicht in gewissen
Situationen. Oft sind wir gar nicht so sicher, ob wir uns trennen wollen
vom Widergöttlichen, Lieblosen, Eigensüchtigen.

Wir hören nach der Predigt noch einmal Musik von Heinrich
Schütz. Eine Solostimme singt:

O lieber Herre Gott, wecke uns auf,
daß wir bereit sein, wenn dem Sohn kommt,
ihn mit Freuden zu empfangen
und dir mit reinem Herzen zu dienen
durch denselbigen deinen lieben Sohn Jesum Christum.

Amen.

«Dir mit reinem Herzen zu dienen»; dieses Gebet, liebe Freunde, könnte
uns Wegweisung sein für den menschlich-sozial-politischen Entscheid,
der von uns in nächster Zeit gefordert wird.

Nachschrift der Predigt von Pfr. Dr. H. Sonderegger, gehalten am 29. September

1974 im Großmünster Zürich.

Wirtschaft und Lebensinhalt
Eine Wiedergabe der leitenden Gedanken E. F. Schumachers zu diesem
Thema dürfte als Kopfklärung und Befreiung für viele unserer
Zeitgenossen wirken, wenn sie sich vom heutigen hektischen Betrieb
abgestoßen fühlen oder sioh darin nicht mehr zurechtfinden. Red.

«Die Wirtschaft, das Wirtschaften oder, gröber gesprochen, das

272



Geldverdienen, nimmt im Denken und Handeln der modernen Gesellschaft

und der meisten ihrer Mitglieder einen derart breiten Raum
ein, daß man ohne Übertreibung von dem Zeitalter der Wirtschaftsreligion

sprechen kann. Ist das recht so und kann es gut gehen?»
«Die großen Religionsstifter der Menschheit haben eine

Lebensauffassung, die das Wirtschaftliche in den Mittelpunkt setzt, stets
äußerst konsequent abgelehnt.» «Trachtet am ersten nach dem Reich
Gottes und nach seiner Gerechtigkeit, so wird euch solches alles (wie
Nahrung und Kleidung) zufallen.» Oder: «Ihr könnt nicht Gott dienen
und dem Mammon», heißt es in der Bibel.

Nicht anders steht es mit den Lehren des Buddha. Der «rechte
Lebensunterhalt» ist selbstverständlich ein Töil des 'Edlen Achtfachen
Pfades'. Aber eben nur ein bescheidener Teil, denn das Edle zeigt sich
im Menschen gerade darin, daß er diesen Dingen — was soll ich essen,
was soll ich anziehen — mit Gelassenheit begegnet. Läßt er sich von
ihnen beherrschen, so ist er unfrei, unglücklich und unerlöst.»

«Den großen Religionen gilt eben das Geistige als Realität, während

dem Materiellen, dem Sicht- und Greifbaren nur sozusagen eine
zweitklassige Wirklichkeit zugebilligt wird.» «Für den modernen
Menschen ist offensichtlich nur das ökonomische wirklich real: alles andere
ist ein Übriges.»

«Letzten Endes gilt nioht einmal das erreichte Niveau von Wohlstand

als real, sondern nur die Wachstumsrate.» «Nicht das Tempo, die
Beschleunigung ist wichtig, auch auf die Ursachen der Beschleunigung
kommt es nicht an, geschweige denn auf den Inhalt oder Nutzen, dessen

was da mehr und mehr wird.»
E. F. Schumacher weist in diesem Zusammenhang auf das Buch

von René Guénon hin, das kurz nach dem Zweiten Weltkrieg erschien:
«Le Règne de la quantité et les signes des temps», das den totalen Sieg
der Quantität prophetisch voraussagt.

E. F. Schumacher erinnert an die Anfänge dieses Siegeszuges der
Quantität. «Um die Zeit der Renaissance begann sich die Ökonomie
zu verselbständigen, das heißt von Moral, Ethik und Religion
unabhängig zu erklären. Die Rolle, die die Reformation dabei gespielt hat,
auf jeden Fall als Wegbereiterin, ist von Max Weber und R. H. Tawney
eingehend beschrieben worden.»

Abschließende Worte Max Webers, aus seiner Darstellung von
Calvins Einfluß auf die Wirtschaftstheorie, wie sie sich besonders in
USA entwickelte, lauten:

«Nur wie ein dünner Mantel, den man jederzeit abwerfen könnte,
sollte die Sorge um die äußeren Güter um die Schulter liegen.
Aber aus dem Mantel ließ das Verhängnis ein stahlhartes Gehäuse
werden. Indem die Askese (eben die Geringachtung dieser äußeren

273



Güter, wie sie bei den protestantischen Einwanderern in Amerika
bestand. Red.) die Welt umzubauen und in der Welt sich
auszubreiten unternahm, gewannen die äußeren Güter dieser Welt
zunehmende und schließlich unentrinnbare Macht über den
Menschen, wie niemals zuvor in der Geschichte. Heute ist ihr Geist
—¦ ob endgültig, wer weiß es? — aus diesem Gehäuse entwichen.»

Auch die gegenläufige Lehre eines Ignaz von Loyola, die der
Gegenreformation einen Sinn zu geben suchte, kam gegen diese Entwicklung
nicht auf. Der moderne totale Sieg der Quantität ist eine totale
Umkehrung der christlichen Lehre. Man kann sagen, das Motto unserer
Zeit lautet nun: «Trachtet am ersten nach dem wirtschaftlichen Wachstum,

ohne Rücksicht auf seine Gerechtigkeit, so wird euch solches alles
zufallen.»

«Bedeutet vielleicht gerade dies die große (ökonomische) Befreiung

des modernen Menschen, daß er auf die alten Lehren der Religions-
stifter jetzt nicht mehr hereinzufallen braucht? Wenn es richtig ist,
daß dieser Säkularisationsprozeß bereits vierhundert Jahre lang im Gang
ist, so überlegt er etwa, waren das nicht die vierhundert erfolgreichsten
Jahre der Menschheitsgeschichte? Und wenn es vierhundert Jahre lang
gut gegangen ist, warum sollte es jetzt schief gehen?»

«Diese Säkularisierung konnte aber erst dann tiefgreifende Folgen
im materiellen Bereich haben, als bedeutende materielle Kräfte
dahinter standen. In der Entwicklung der Kräfte, die dem säkularisierten

Menschen zur Verfügung standen, lassen sich vier Phasen
unterscheiden. Zunächst eine bis in die Neuzeit reichende Phase der
technischen Unfähigkeit. Als zweite — eine Phase der schnellen technischen
Entwicklung (Beginn des Maschinenzeitalters, ca. 1780. Red.), die aber
nicht stetig wirksam werden konnte, da die Wirtschaft immer wieder
durch schwere Krisen zurückgeworfen wurde (eine Phase, die bis in die
vierziger Jahre unseres Jahrhunderts dauerte). Schließlich, als Folge der
Keynes'schen Revolution im Wirtschaftsdenken (welche Wege zeigte,
wie Wirtschaftskrisen zu verhüten sind. Red.) eine ungehemmte, scheinbar

krisensichere, dauernde Hochkonjunktur und damit verbunden eine
sprunghafte Entwicklung der Technik zur Supertechnik.»

«Bis zum Zweiten Weltkrieg war das Hauptanliegen der
Wirtschaftswissenschaft das 'Gleichgewicht', die Vermeidung von
Rückschlägen — die Stabilisierung der Konjunktur. Die Begriffe 'Wachstum'

oder gar 'Wachstumsrate' kamen in den Lehrbüchern kaum vor.
Erst seit man die Möglichkeit der Krisenverhütung erlebt hatte, setzte
sich die Wachstumsideologie allgemein durch — und zwar mit größter
Vehemenz und Leidenschaft gerade bei denen, die sich bereits des

größten Wohlstandes erfreuten Die gesamte Wirtschaft geriet in

274



einen Zustand dauernder Beschleunigung von Produktion und
Verbrauch.»

Auf das Ausmaß dieser Beschleunigung und den quantitativen
Sprung haben wir bereits im Juli'August-Heft der «Neuen Wege», S. 216
hingewiesen.

Zum quantitativen kommt aber noch der qualitative Sprung. Der
Mensch hat gelernt, Stoffe herzustellen, die die Natur nicht kennt und
gegen die sie völlig wehrlos ist. Die Wehrlosigkeit der Natur begründet
die Gefährlichkeit ihrer ökologischen Wirkung. So zum Beispiel beruht
die wirtschaftliche Überlegenheit der Kunstfasern gegenüber den natürlichen

Fasern darauf, daß sie gegen die Abbau- und Verwesungsverfahren
der Natur weitgehend immun sind. Der wirtschaftliche Vorteil ist

ökologischer Nachteil.
Die Frage, die E. F. Schumacher stellte: «Ist es recht, kann das

gut gehen? beantwortet sich selbst. «Der Mensch wird alles verlieren,
wenn er weiterhin das Wirtschaften oder, gröber gesprochen, das Geld
verdienen als seinen primären und eigentlich realen Lebensinhalt
betrachtet. Mit einem derart faustgroben metaphysischen Irrtum kann
man auf einige Zeit davon kommen, solange man noch ziemlich machtlos

und hilflos ist, aber nicht mehr, sobald man die Naturkräfte in dem
Maße zu beherrschen gelernt hat, wie das heute der Fall ist.»

«Wo also liegt die Zukunft? Es wird nur dann eine menschenwürdige

Zukunft geben, wenn ein würdiges Menschenbild wieder zum
Leitbild unserer Bestrebungen wird. Die heutigen Leitbilder sind
übermenschliche Abstraktionen — Fortschritt, Reichtum, Macht,
Großorganisation, Wachstum und wieder Wachstum — der Mensen als
Konsummaschine und Welttyrann.»

«Wirtschaft als Lebensinhalt ist eine tödliche Krankheit — gerade
weil der Mensch auf Unendlichkeit, das heißt auf unendliches Wachstum

angelegt ist. Er kann nicht umhin, dieser Anlage gemäß zu handeln.
Verlegt er das Zentrum seines Interesses und den Schwerpunkt seines
Handelns in das Wirtschaftlich-Materielle, so muß er sein Habitat
zerstören, denn unendliches Wachstum paßt nicht in die endliche Welt.
Daß Wirtschaft nicht Lebensinhalt sein d a r f, ist der Menschheit von
allen ihren großen Lehrern gesagt worden, daß sie es nicht sein kann,
zeigt sich heute.»

«Es hieß einstmals: 'Du hast viel Sorge und Mühe, Eins aber ist
not'. Ohne dieses Eine im Mittelpunkt, scheint es halt nicht zu
gehen. Nur eine 'Sucht' ist mit den Gesetzen des Universums vereinbar,

die 'Sucht' nach Gott, wobei das Materielle in dem Umfang zu
entwickeln und zu nutzen ist, wie dies der eigentlichen Bestimmung des
Menschen dient, nicht mehr und auch nicht weniger.»

Die metaphysische Krankheit des modernen Menschen kann be-

275



stimmt nicht durch physische Heilmittel behoben werden. Eine Umkehr,
eine Metanoia ist erforderlieh, vielleicht eine «Bewußtseinsveränderung»
von der heute so viel gesprochen wird, jedenfalls etwas, das von innen
kommen muß, nicht von «Oben» (im Sinne von Obrigkeit) oder von
«Außen» (im Sinne von Planung und Ingenieurkunst).

Da aber eine Umkehr für viele — aus Furcht vor dem, was nachher

kommen mag, verbaut und angeblich gar nicht möglich ist, «gibt
es nur eine Flucht nach vorne: Wir haben nicht zu viel Wissenschaft
und Technik, sondern zu wenig, nicht zu große Organisationen,
sondern zu kleine, nicht zu wenig Freiheit, sondern zu viel. In der Tat,
so heißt es, 'Eins ist not': der Mensch muß sich anpassen — anpassen
an die von Wissenschaft, Technik und Massenorganisation geschaffenen
Gegebenheiten.»

Der Konflikt wird sioh offenbar abspielen zwischen Umkehrern
und Durchbrechern. E. F. Schumacher zeichnet die Umkehrer mit den
Kennworten gewaltlos, pflegend, haushaltend, organisch klein — Qualität,

Ehrfurcht, und die Durchbrecher — die Evolutionäre — mit
forcierend, ausbeutend, verschwenderisch, mechanisch groß, Quantität,
Ehrgeiz. Sie, die Durchbrecher, wollen so weiter maohen wie bisher,
nur nooh schneller, größer, wuchtiger und besser. An die Umkehrer
gerichtet rufen sie «Stört uns jetzt nicht. Ihr könnt uns doch jetzt nicht
mit philosophischen Argumenten oder gar mit Religion kommen. Denkt
an die Bevölkerungsexplosion, den drohenden Welthunger, den
Aufstand der Armen und an die unbegrenzten technischen Möglichkeiten.
die wir doch haben Sie versprechen das Blaue vom Himmel,
bekommen es dann aber plötzlich mit der Angst und jammern über den
bevorstehenden Zusammenbruch.

E. F. Schumacher zitiert als typischen Durchbrecher den ehemaligen

Präsidenten der Kommission der Europäischen Gemeinschaft, Dr.
S. L. Mansholt, der in einer Rede im Rahmen der Royal Dutch/Shell
Lectures (8. Nov. 1967) in London sich so vernehmen ließ:

«Genau im jetzigen Zeitpunkt treten wir in ein neues Z e i t-
alter ein. Sind wir darauf vorbereitet? Ist der Mensch bereit, seine

gesamte Lebensweise anzupassen? Kann die Menschheit mit den
seelischen Spannungen fertig werden, die das Leben in einer von den
Geboten der Technik beherrschten Gesellschaft hervorbringt? Der Blick
in die Zukunft zeigt uns, daß wir gezwungen sind, auf der Basis unserer
Vorausschau zu handeln, um den Menschen bei dieser Anpassung zu
helfen, denn eine Alternative gibt es nicht. Der Mensch selber forciert
diese Entwicklung, ohne sioh dessen bewußt zu sein. Mehr, weiter,
schneller, reicher sind die Parolen der heutigen Gesellschaft ...»

Und dann etwas später:
«Das Leben ist derart dürftig geworden, unser gesellschaftliches

276



Dasein hat so viele Nachteile, daß es einem angst und bange wird. Was
wir an Lebensstandard gewinnen, verlieren wir an Lebensqualität. Wäre
es übertrieben zu behaupten, daß die heutige Jugend dies bereits stärker

empfindet als wir? Diese Jugend wendet sich gegen unsere
technisierte Gesellschaft, gegen die industrielle Expansion, gegen die
Tatsache, daß es unmöglich geworden ist, wirklich 'frei' zu sein, unmöglich
für sie, wirklich zu leben. Beatniks, Gammler, Hippies und was es
sonst noch gibt — sie sind alle als ein Protest gegen die heutige Gesellschaft

anzusetzen, gegen ihre Ziellosigkeit, gegen das 'Establishment'
in der Industrie, der Regierung und vor allem der Politik. Nun gut, all
dies ist durchaus verständlich, aber der soziale Fortschritt läßt sich
nicht umkehren.»

Für Dr. Mansholt steht fest, daß der Fortschritt nicht aufgehalten
werden darf und, wie J. K. Galbraith, empfiehlt er, daß ein viel
größerer Teil der Früchte der steigenden Produktivität für kommunale
Zwecke aufgewendet werden muß.
Diesem Rezept für die Flucht nach vorne stellt Schumacher seine
Metanoia, ein Zurück zum Menschen und damit ein Zurück zu Gott
gegenüber — denn der Mensch wird erkannt als Bild Gottes. In diesem
Sinne ist die Rückkehr keine Annullierung der Vergangenheit, sondern
vielmehr das Beschreiten eines bisher nicht begangenen Weges. Das
Ziel der Rückkehr: ein menschenwürdiges Leben, ein Lebensstil, der der
lebenden Natur gegenüber schonend und ehrfurchtsvoll ist und eine
Wirtschaftsweise auf Dauer und Frieden angelegt. Diesen Zielen
entspricht eine dreifache Strategie: für den Menschen eine sinnvolle und
schöpferische Betätigung — biologisch korrekte, giftfreie Produktionsweisen

gegenüber der Natur und schärfste Beschränkung des Verbrauchs
unersetzlicher Rohstoffe.»

In einer interessanten und überaus ansprechenden Illustration zeigt
E. F. Schumacher wie in einem, den Statistiken nach, ärmsten Entwicklungland

— Birma — das er durch langen Aufenthalt kennen lernte —
Lebensbedingungen bestehen, die alles auf den Kopf stellen, was der
Westler auf Grund seiner eigenen Lebenshaltung für möglich hält. Der
Durchschnitts-Birmaner, wie E. F. Schumacher ihn traf, mußte mit
200 DM im Jahr für seine gesamten Bedürfnisse auskommen, während
der Brite auch in der knappsten Zeit des Krieges mit dem zehnfachen
Betrag rechnete, um nur überleben zu können. Die Birmaner schildert
E. F. Schumacher als wohlgenährte, schön gekleidete und unbeschreiblich

fröhliche Bevölkerung, die bei minimaler Verwendung arbeitsparender

Maschinen irgendwie ihr Auskommen hatten. Sie mußten
augenscheinlich ein Verbrauchsschema, ein Produktionsschema und ein An-
siedlungsschema entwickelt haben, die außerordentlich arbeitsparend
und bedürfnisstillend waren. Ein erstaunlich geringer Aufwand sicherte

277



ihnen einen Lebensstandard, der sogar noch einen erheblichen
Überschuß für kulturelle Zwecke aufwies.

Wenn westliche Kritiker diese Lebensweise als primitiv abtun, so
weist E. F. Schumacher mit Recht darauf hin, daß die Birmaner von
der dreifachen Krise, die die sogenannten hochentwickelten Länder
bedroht, wenig oder nichts spüren. Es gibt keine allgemeine Volksneurose,
auch kein Beschäftigungsproblem, jeder läßt sich produktiv in das
Produktionssystem einbauen und kann damit seine Selbstachtung bewahren

— die lebendige Umwelt stöhnt nicht unter dem Druck dieser
menschlichen Betätigung, und die Anforderungen an unersetzliche
Rohstoffe sind bei dieser Lebensweise bescheiden.

Gerade im Vergleich des Produktionsschemas des Westens mit dem
eines Landes wie Birma kommt E. F. Schumacher zu interessanten
Resultaten. Es würde zu weit führen, seine Berechnung im Einzelnen
wiederzugeben, aber seine Feststellung, daß in der modernen
Industriegesellschaft des Westens nur vier Prozent der «gesellschaftlichen
Gesamtzeit» auf die direkte Produktion von Gütern jeder Art in Industrie,
Landwirtschaft, Bergbau und Bauwesen aufgewendet wird, ist bezeichnend.

Die übrigen 96 Prozent sind teils Freizeit, teils Zeit, die in
Beschäftigungen verbracht wird, die nur indirekt produktiv oder auch
gänzlich unproduktiv sind. In Birma nun liegt der Anteil der direkt-
produktiven an der gesellschaftlichen Gesamtzeit zwischen 20 und 30
Prozent, ist also fünf- bis achtmal so groß wie im Westen. Wenn im
Westen die gesamte Produktion in 4 Prozent der gesellschaftlichen
Gesamtzeit geleistet wird, so muß sie so radikal rationalisiert und maschi-
niert werden, daß die dem Menschen natürliche Arbeitsfreude gerade
bei den Direkt-Produzenten vollständig zerstört ist. Das birmanische
Beispiel zeigt nur, daß es Lebensweisen gibt, bei denen ein hohes,
menschenwürdiges Niveau ohne den selbstmörderischen Aufwand der
modernen Industriegesellschaft erreichbar ist.

«Direkt-produktive schöpferische Arbeit, ohne Hast und Sorge
sachgemäß verrichtet, Arbeit, die den Menschen erfüllen und befriedigen

kann, ist in der modernen Industriegesellschaft zu einem Gut
geworden, an das nur die wenigsten herankommen. Jeder erfahrene Arzt
weiß von der therapeutischen Kraft der echten Arbeit. Keine
'Freizeitgestaltung' kann für freudlose Arbeit entschädigen — die Qualität der
Arbeitszeit bestimmt die Qualität der Freizeit.»

Das Natürlichste und Gesundeste der Welt, echte, direkt
schöpferische Arbeit, wird also den meisten Menschen vorenthalten —
Wissenschaft und Supertechnik werden mit Fanatismus dafür eingesetzt,
auch die letzten Reste solcher Arbeit abzuschaffen. Es gibt sie noch
bei den Bauern: darum müssen die Bauern verschwinden und es gilt
als eine fortschrittliche und ehrenwerte Aufgabe, ihnen die Wege der

278



Landflucht zu ebnen. Für Dr. Mansholt sind die Bauern «eine Gruppe,
die den schnellen Wandel innerhalb der Gesellschaft noch nicht
begriffen hat».

«Er ist dazu verdammt, sieben Tage pro Woche zu arbeiten, denn
die Fünf-Tage-Kuh ist noch nicht erfunden, und er hat nie Ferien. Im
Jahre 1980 soll der Anteil der Bauern an der Gesamtbevölkerung der
Europäischen Wirtschafts-Gemeinschaft auf 4 Prozent gesenkt sein.»
«Niemand kann sich den Luxus leisten, anders als wirtschaftlich zu
handeln», sagt Dr. Mansholt.

Es ist klar, daß in dieser «modernen» Einstellung zur menschlichen
Arbeit eine der Hauptursachen der dreifachen Krise liegt. Die Prinzipien
der Regeneration lassen sich wie folgt aufstellen. Wir brauchen:

1. Eine Wiederherstellung echt schöpferischer Arbeit durch Entwicklung

einer vereinfachten, vermenschlichten Technik.
2. Eine radikal vereinfachte Lebensweise.
3. Die Anerkennung des Vorranges des Biologischen.
4. Die Entwicklung einer dezentralisierten Wirtschaftsstruktur mit vor¬

wiegend kleinen Betrieben.
5. Die weitgehende Selbstversorgung kleiner kohärenter Gruppen.

Man überlege den Widerspruch dieser Notwendigkeiten zu den heute
allgemein akzeptierten Ideen der Lebens- und Wirtschaftsgestaltung.
Was kann der Einzelne tun, um besseren, das heißt menschlicheren und
zukunftsträchtigeren Ideen zum Durchbrach zu verhelfen? Die erste
und wichtigste Aufgabe jedes Einzelnen wird sein, sich selbst
auszusondern — das «Eins ist not» innerlich zu begreifen und zu akzeptieren
und somit zu einer wirklichen Metanoia zu kommen.

Der «nach-moderne Mensch», der die historische Phase der Wirt-
schaftsreligion hinter sich gelassen hat, wird sich die praktische
Aufgabe stellen, die Zukunft schon irgendwie in der Gegenwart sichtbar
zu machen.

Was kann man sonst noch tun? Man kann sich bestehenden
Organisationen anschließen. E. F. Schumacher weist auf zwei solcher
Organisationen hin, mit denen er selbst eng verbunden ist:

Die erste dieser Organisationen ist die Soil Association (Boden-
Verband), die sich seit fünfundzwanzig Jahren darum bemüht,
biologisch einwandfreie Methoden in Landwirtschaft und Gartenbau
durchzusetzen (Adresse: Walnut Tree Manor, Haugley, Stowmarket,
Suffolk, England). Früher wurden diese Bemühungen von der offiziellen
Wissenschaft und Forschung weitgehend ignoriert. Heute sind mehr
und mehr Leute dankbar, daß hier in vielen Jahren stiller Arbeit ein
Erfahrungsschatz zusammengetragen worden ist, der eine «mögliche
Zukunft» sichtbar macht.

Die zweite Organisation ist die «Intermediate Technology Deve-

279



lopment Group» in London (Adresse: Parnell House, 25 Wilton Road,
London SW 1, England). Sie setzt sich zum Ziel, eine «mittlere»,
«angepaßte», dem kleinen Mann und den unzähligen Armen der Welt
zugängliche, auf echte menschliche Größenverhältnisse berechnete Technik

zu entwickeln. Den ersten Anstoß zu dieser Arbeit gab die sich
stetig verschärfende Krise in den sogenannten Entwicklungsländern,
die durch die wahllose Übertragung der modernen Supertechnik eher
zerstört als gefördert werden. Es gibt in armen und reichen Ländern
überall Gruppen, die nach einer solchen Technik verlangen. Es ist
gelungen, von vielen Seiten, besonders von Studenten, jungen Technikern
und Wissenschaftern tatkräftige Hilfe zu bekommen und trotz geringer
Mittel in vielen Ländern wirksam zu werden. Die Resultate dieser
Arbeit zeigen Fall um Fall, «daß alles auch anders geht», nämlich gewaltlos,

klein, pfleglich, konservierend, menschlich fördernd und erfreulich.
Es zeigt sich, daß es neben dem Katastrophenweg der Durohbrecher
und der resignierten Selbstzerstörung der Verzweifelten einen konstruktiven

dritten Weg gibt.
In einem weiteren Beitrag geben wir E. F. Schumachers Gedanken

über Entwicklungspolitik und die Anpassung der Technologie an die
Bedürfnisse der Entwicklungsländer wieder. Red.

Kurzes Traktat über das Gewissen
In der Juli-Ausgabe von «Das Gewissen», der deutschen «Zeitschrift für
Lebensschutz» gibt ihr neuer Redaktor P. D. Dr. med. Bodo Mansiein eine
programmatische Einführung, deren Postulate mit den Bestrebungen der «Neuen
Wege» weitgehend übereinstimmen. Wir empfehlen sie unseren Lesern zum
Studium. Red,

Von Bodo Manstein

Ein Gewissen kann nur dort entwickelt werden, wo eine Verantwortung
für das eigene Tun, für das Verhalten zum Nächsten und zur menschlichen

Gemeinschaft gefühlt wird. Da sich die menschlichen Gesellschaften

auf der Erde unter sehr verschiedenen Lebensbedingungen entwik-
kelt haben, wurden stark voneinander abweichende sittliche Grundsätze
und Verantwortlichkeiten geschaffen. Die Erhaltung der Gemeinschaft
und des einzelnen in ihr forderte bestimmte Verhaltensweisen im
Zusammenleben. Eine Quelle für ein Gewissensbewußtsein ist daher die
Gemeinschaftsmoral, die örtliche und zeitliche Abänderungen aufweist.

Durch Auflehnung und moralische Proteste einzelner und von
Gruppen können bestehende Sitten umgeformt und bisher übliche
Handlungen verworfen und von da ab als unmoralisch angesehen werden.

280


	Wirtschaft und Lebensinhalt : Teil II

