
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 68 (1974)

Heft: 6

Artikel: "Richtet nicht..."

Autor: Blanke, Huldrych

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-142364

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-142364
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Richtet nicht...»
«Wir sind von dem uns angedichteten tierlichen Mordtrieb ausgegangen
und dazu gelangt, die uns Menschen angehende 'Aggression' weitgehend
in den Verfügbarkeiten der menschlichen Freiheit zu sehen ...»

«Man käme bald darauf, daß tiefverändernde, gleichsam ernsteste
chirurgische Operationen an unsierm abendländischen Kultur-«Leib»
unumgänglich sind. Und ich füge hinzu: der benötigte Arzt, er müßte
übermenschliche Fähigkeiten besitzen.»

«Denn es ist ja eine grundwellenartige Metanoia, eine tiefgreifende
innere Reinigung vonnöten, ehe eine Vernunft des Herzens im Sinne
Blaise Pascals und eine Lebensfrommheit gedeihen können; sie aber
befähigen uns erst dazu, die 'Einheit als Vielfalt' in rechtem Maße zu
leben.»
Der Anthropologe Kurt Gerhardt in seinem Buch «Aggression und Rassismus —

elementare Verhaltensweisen?» (Kösel-Verlag, München 1973).

In seiner Rede am 1. Mai auf dem Marktplatz hat Bundesrat Ritschard
gesagt, internationale Solidarität beweise man nicht in erster Linie
durch Resolutionen, sondern durch sein Verhalten gegenüber dem
ausländischen Kollegen am eigenen Arbeitsplatz. Er sprach auch von der
«Unmenschlichkeit» der neuerdings eingeleiteten Überfremdungskiitia-
tive und hat, wie ich meine, mit solchen keineswegs populären Worten
vor seiner Hörerschaft Mut bewiesen.

Sicher wäre es falsch, liebe Gemeinde, wenn wir nun, die wir
vielleicht nioht zu dieser Hörerschaft gehören und damit auch ihre echten
Probleme in den erwähnten Zusammenhängen nicht kennen, uns an die
Brust schlügen. Das Wort Ritsohards gilt auch auf anderen Ebenen.
Ich denke an das Problem der Chile-Flüchtlinge in der Schweiz, im

Basel, in Riehen. Ich meine feststellen zu können (und stütze mich hier
auf Erfahrungen, die mit offiziell eingereisten gesammelt worden sind),
daß hier, aufs Ganze gesehen, die Herzlichkeit der Aufnahme zu
wünschen übrig läßt und konstatiere, wie schwer es fällt, Anstellungen für
die Familienväter zu finden, die einigermaßen ihren Begabungen
entsprechen. Sicher spielen da sprachliche Faktoren eine Rolle, oft aber
auch, so dünkt einen, der fehlende gute Wille der Arbeitgeber. Ich
glaube nicht falsch zu sehen, wenn ich hier Abwehrreaktionen im Spiele
finde und hinter ihnen eine Einsteilung, die nicht zu dulden bereit ist,
daß diese Emigranten für ihr Land das Experiment eines andern
gesellschaftlichen Modells zu wagen suchten, auch wenn es im Rahmen
demokratischer Möglichkeiten geschah und wohl nicht ohne Grund.

Warum das so ist, daß wir Menschen so rasch bereit sind,
Mitmenschen abzulehnen, die anders sind als wir, die anders denken als

149



wir, das ist eine Frage, die, wie ich meine, einem christlichen Gewissen
heute zu schaffen machen müßte; ja, ich meine zu sehen, daß diese
Tendenz im Zunehmen begriffen ist heute — die Tendenz des Ver-
urteilens: was mußte sich ein Willy Brandt, abgesehen von gemeiner
Spionage, nicht von der Rechten und von der extremen Linken fremder
und eigener Reihen alles gefallen lassen;; wie leicht und rasch wird
heute gerade auch unter Christen über Christen geurteilt, die Christus
in dieser Welt heute und für diese Welt neu zu verstehen suchen und
infolgedessen nicht jeder überlieferten Norm mehr genügen können.

Jesus war tolerant. Auf der Seite derjenigen war er zu finden, die
im Sinne öffentlicher Meinung, offiziellen Glaubens als Disqualifizierte
galten. Er ging auch den Pharisäern nicht aus dem Weg, aber da kam
es selten zu einem echten Gespräch. Jesus fühlte sich zu Hause unter
den Armen. Sie pries er selig im Blick auf das kommende Reich Gottes.
Er fühlte sich zu Hause unter denen, deren Volkstum und Glauben in
Zweifel gezogen wurde, unter den Samaritern. Weil sie im 8. und 7.

Jahrhundert v. Chr. israelitisches Blut mit dem assyrischen Eroberer
vermischt hatten, waren sie aus der jüdischen Glaubensgemeinschaft
ausgestoßen worden. So waren sie zur Sekte geworden und hatten sich
auf dem Garizim ihr eigenes Heiligtum geschaffen. Man grüßte sie
nicht, wenn sie durch israelitisches Land reisten; man verbot ihnen die
Brunnen; man machte einen weiten Umweg um ihr Gebiet, wenn man
von Galiläa nach Jerusalem zog. — Ganz anders Jesus: er reist durch
ihr Land, er redet mit ihnen, er bevorzugt sie direkt und — Gipfel der
Anstößigkeit — er redet mit einem dieser samaritanischen Individuen,
das erst noch eine Frau ist und erst noch eine Frau mit schlechtem Ruf.
Ja, Jesus fühlte sich zu Hause nicht nur bei denen, die einen falschen
Glauben, sondern nach israelitischen Begriffen überhaupt keinen Glauben

hatten, bei dai Heiden, beim Hauptmann von Kapernaum zum
Beispiel; er äußert sogar die Vermutung, daß unter diesen das kommende
Reich Gottes seine Kinder weit eher finden wird, als unter den Frommen,

die es schon in der Tasche zu haben glauben.
Jesus war tolerant, man könnte sagen bedingungslos; nur gegen

eines war er intolerant: gegen die Intoleranz. — Die Sünde hatte für
Jesus einen einzigen, sehr einfachen Nenner: die Ich-Sucht. Sünde war
für ihn nur, was aus der Ich-Sucht stammte. Deshalb wurden so viele
Sünden für ihn zur Nebensache. Deshalb wurde eine Sünde für ihn
so wichtig, die Sünde der Intoleranz, des Pharisäismus — weil sie das
eigene Wesen und Denken absolut setzt und vergißt, daß wir als
Menschen alle unterwegs sind, also niemals und keiner im Vollbesitz der
Wahrheit. Gewiß, dieses Wissen, daß wir wenig oder nichts wissen,
kann auch bei den Sektierern und Heiden verloren gehen; auch dort
gab und gibt es Ideologen. Jesus sah es verloren zuerst bei den Frommen

150



selbst; hier vor allem fand er solche, die ihre Relativität vergaßen und
ihren Glauben im Sinn eines «Friß oder stirb» anbieten zu können
glaubten, während für ihn unter «denen draußen» das Element des
Suchens weit offenkundiger blieb, das Bewußtsein geistig und geistlich
arm zu sein.

Es gibt unter den Wissenschaftern der Verhaltensforschung eine
Richtung (die Schule von Konrad Lorenz), die ist der Meinung, daß
dem Menschen in dieser Lage, die Christus die Sünde nannte, im Grunde
nicht mehr zu helfen sei. Sie redet von einem uns angeborenen, einem
uns biologisch einprogrammierten Aggressionstrieb, dem, als einer
Erbsünde gewissermaßen, nicht zu entkommen sei, und der uns in alle
Ewigkeit sozusagen neu verführt, uns abzugrenzen, andere zu
unterdrücken, Kriege zu führen.

Es gibt eine andere Richtung der Verhaltensforschung, die dieser
widerspricht, und sich je länger je mehr durchzusetzen scheint. Das zu
Beginn zitierte, außerordentlich lesenswerte Buch von Kurt Gerhardt
gehört in diesen Zusammenhang. Sie bestreitet keineswegs, daß sowohl
Tier wie Mensch einen natürlichen Ich-Trieb kennt; sie bestreitet nicht,
daß dieser Trieb zu sogenanntem Revierverhalten führt, das heißt zur
Ausbildung von relativ stabilen Wohngelbieten für Einzelwesen oder
Gruppen. Sie weist aber daraufhin, daß dieser Vorgang unter normalen
Umständen niemals zur Verletzung oder gar Vernichtung des Gegners
führt, nicht einmal zur Zufügung von Schmerz, daß im Gegenteil gerade
hochentwickelte Arten, zum Beispiel die meisten Affen, eine erstaunliche
Stufe nichtaggressiven Verhaltens erreicht haben.

Woher aber kommt dann, daß der natürliche und notwendige Ich-
Trieb sich zu jener Ich- Sucht oder Aggressivität auswachsen konnte,
der ja nun gerade wir Menschen in so außerordentlichem Maße
unterworfen sind? Aggressivität, so sagen Forscher der letzterwähnten Richtung,

kommt nicht, wie behauptet, von Geburt; sie ist uns nicht
angeboren, sie ist erworben, Ergebnis einer gestörten sozialen Entwicklung,

des Raummangels etwa, nicht zuletzt einer Erziehung, die den
Menschen zwingt, unterdrückt, beschneidet und gerade so den Wunsch
entstehen läßt, selber oben zu sein, über andern, selber andere
unterdrücken zu können — also einen Geltungstrieb erzeugt, der sich in
Unduldsamkeit und Anschwärzerei äußert und zur Aussonderung von
Menschen anderer Rassen und Überzeugungen führt. Nur eine Erziehung,

so wird in solchen Zusammenhängen dann, ich meine überzeugend,

postuliert, die einem Menschenkind von frühauf in intensiver
Zuwendung das Gefühl seines Wertes zu vermitteln vermag, läßt es zu
einem freien, sichern, schöpferischen Menschen werden, der sich als
gleicher unter gleichen fühlt und als solcher Toleranz ganz selbstverständlich

lebt.

151



Das Neue Testament nennt Jesus den Zweiten Adam und meint
damit tatsächlich, daß Er derjenige sei, der uns, ja unsere Welt in den
ursprünglichen Zustand der Unschuld zurückversetzen könne. Und es
redet davon nicht nur in schönen Worten, sondern weist uns hin auf
Einzelne und auf Gemeinden, die aus Christi Kraft neue Menschen
wurden und als solche Grenzen zu überschreiten vermochten: Paulus,
den Apostel der Völker, der nach manchen Kämpfen mit denen, die
als Säulen galten, die Grenzen des mosaischen Gesetzes fällte; die erste
Gemeinde an Pfingsten, von der es gleichnishaft heißt, daß sie in allen
Sprachen der Welt zu reden begann, die also den Unterschied von
Rassen nicht mehr kannte — sowenig wie den der Klassen, wie zu lesen
ist: «Sie hatten alles gemeinsam».

Wie aber kann das, was damals in Jesu Nähe offenbar geschehen
ist, geschehen heute gegenüber Italienern, Chilenen, unter Christen?
Albert Schweitzer hat von einem eigenartigen Begebnis gesprochen,
das sich in der Begegnung mit Jesus vollziehen kann, auch heute. Er
redet von einem «Verstehen von Wille zu Wille», das sich in meditativem

Umgang mit dem Nazarener eröffnet. An Jesus, so meint Schweitzer,

erkennen wir wieder, was in uns allen angelegt ist, aber durch
so vieles verschüttet worden ist. Wir erkennen den Willen zur Gemeinschaft,

zur Brüderlichkeit als unser eigentliches Wesen und werden so,
die Verirrten und Irregeleiteten, zurückgeführt zu unserem Ursprung,
zum Quell unseres Lebens — zu Gott, der als ewige Energie die Schöpfung

durchströmt und sie zieht, auch uns, gegen alle Widerstände hinein

in den ewigen Einklang aller Wesen und Dinge in seinem Reich.
In diesem Sinne, liebe Gemeinde, führt wahrer Glaube nun

allerdings zur Psychologie, Soziologie und schließlich zur Politik, mag diese

Überzeugung auch da und dort ungern gesehen sein; ja Glaube muß
dazu führen, weil nämlich der Impuls der Liebe, den wir von Jesus her
empfangen, uns geradezu zwingt, der Verformung, Versklavung unseres
wahren, brüderlichen Wesens auf den Grund zu gehen und die Frage
zu stellen, woher das kommt, wo die Wurzeln sind der Krankheit, die
Ursachen der Gewalt, wo die Weiche der sozialen Entwicklung des

Menschen falsch gestellt worden ist? Es ist Gottes Wille selbst, der die
Einheit will, der in uns diese Fragen stellt, und will, daß wir ihm helfen,
mit allen unseren Gaben,auch unserem Denken, Hindernisse
auszuräumen auf dem Weg zu seinem Reich.

Liebe Gemeinde, lassen wir uns rufen durCh Jesus: hinein in Gottes
Willen! Lassen wir uns aufnehmen in die Dynamik der Geschichte
Gottes und Gott liebend den Nächsten lieben, über alle Grenzen!

Huldrych Blanke, Riehen

152


	"Richtet nicht..."

