
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 68 (1974)

Heft: 4-5

Artikel: Bischöfe wagen : ...in Spanien ; ...in Portugal ; ...in Frankreich ; ...in
Italien ; ...in Südkorea ; ...in Lateinamerika ; ...Bischöfe versagen in der
Schweiz

Autor: Wicke, Berthe

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-142355

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-142355
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bischöfe wagen
Der niedere Klerus in Frankreich, in Spanien, in Lateinamerika und
wohl auch in andern Ländern hat schon seit Jahrzehnten in der Kirche
eine Öffnung geschaffen und mehr Solidarität mit den Erniedrigten und
Entrechteten. Mit Papst Johannes XXIII. und dem II. Vatikanischen
Konzil ist auch in die geistliche Hierarchie Bewegung gekommen.

in Spanien

Der Bischof von Bilbao, Mgr. Antonio Anoveros, und sein Generalvikar

RP Ubieta wurden am 2. März unter Hausarrest gestellt und mit
der Ausweisung bedroht, weil sie am 24. Februar in den Kirchen des
Bischoftums eine Predigt für die Rechte des baskischen Volkes und
gegen die Unterdrückung verlesen ließen. Seit einem Monat kannte die
Regierung den Inhalt dieser Predigt und hatte durch den päpstlichen
Nuntius versucht, ihre Veröffentlichung zu verhindern. Vergeblich. Mgr.
Anoveros erklärte einfach, daß jeder Priester die Freiheit habe, den
Text zu lesen oder nioht. Aille verkündigten ihn. «Er hat es gewagt»,
knirschte man in Madrid.

Schon seit dem II. Vatikanischen Konzil verlangen offene Katholiken

in Spanien, «die Kirche darf sich nicht mit einem Regime
kompromittieren, das die Menschenwürde nicht respektiert.» Im September
1971 fordert eine Zusammenkunft von Priestern und Bischöfen, daß die
Bischöfe nicht mehr durch die Regierung gewählt werden dürfen. Trotz
der im Konkordat verankerten Immunität werden religiöse Schriften
konfisziert, Priester bestraft, mit Bußen belegt oder in ein für sie
bestimmtes Gefängnis in Zarnora verbracht. Der Bischof von Toledo,
zusammen mit dem OPUS DEI, bezichtigte die liberalen Geistlichen,
sie befaßten sich mit Politik, doch Kardinal Tarancon, Erzbischof von
Madrid, der zwar gemäßigt ist und weit hinter dem niederen Klerus
zurücksteht, gibt nioht nach. Im Dezember 1973 verlangen zwei
Kardinäle die Anerkennung des Vereinsrechts und größere öffentliche
Freiheiten. Die Erzbischöfe von Madrid und von Barcelona unterstützen
sie. Der Vatikan ruft den Bischof von Bilbao nicht zurück. Die grausame
Hinrichtung des jungen Puig Antich am 2. März, gegen die die Bischöfe
von Barcelona und Tarragona vergeblich an Franco appelliert haben,
gibt der Widerstandsbewegung neuen Auftrieb. Die Mehrheit der
Bischöfe gehört nun zu den Gegnern Francos.

in Portugal

Mgr. Manuel Vieira Pinto, Bischof von Nampula (Moçambique) hat
zusammen mit Missionaren der italienischen Combonianer-Kongregation

118



ein Manifest gegen die Präsenz Portugals in Moçambique verfaßt. Er
hat darin die Willkür des Regimes, dessen massive Verletzung der
Menschenrechte und besonders die «ungerechten und verbrecherischen
Militäraktionen» mutig verurteilt. Am 15. April mußte er Moçambique
verlassen, aber traf nicht, wie angezeigt, in Rom ein, sondern wurde bei
einer Zwischenlandung in Lissabon zurückgehalten und unter Hausarrest

gestellt, den er allerdings bei einem befreundeten Ingenieur in
Cartoxo verbringen darf.

Es kam dem Regime gelegen, daß die fünf andern Bischöfe von
Moçambiqe sich gegen Bischof Pinto ausgesprochen haben, nachdem
sie zuerst, während der Anwesenheit des päpstlichen Nuntius aus Lissabon,

die gegen ihren Amtsbruder organisierten Kundgebungen bedauert
hatten.

in Frankreich

Der Bischof von Perpignan, Mgr. Henri L'Heureux, erklärt sein
Engagement so: «Die heutige Welt passioniert mich, und ich muß
versuchen, ihr zu einem christlichen Standpunkt zu verhelfen». So hat er
zusammen mit andern Bischöfen in den vergangenen Monaten Stellung
genommen gegen die Atombombe, den Waffenverkauf, die Bodenspekulation

und für Fremdarbeiter und Entwicklungshilfe. An der Bekämpfung

der Bodenspekulation ist ihm ganz besonders gelegen. Sie war am
14. Dezember 1973 Gegenstand einer Fernsehsendung «Die drei
Wahrheiten». Er betrachtete diesen Appell an das christliche Gewissen als
Versuch, denen, die keine Stimme haben, eine Stimme zu geben, damit
die Verantwortlichen, die Techniker mit ihnen zusammen nach Lösungen
suchen. Die Attacke gegen die Spekulation mußte zu einer Verurteilung

des Kapitalismus durch die Kirche werden. Daß diese äußerst ernst
ist, begründet der Bischof damit, daß die Verteidigung des Menschen
noch nie so nötig war wie heute. «Nie waren die Angriffe auf den
Menschen so auf Massen ausgedehnt, führt der Bischof aus, nie auf
jeden Fall auf so wissenschaftliche und systematische Weise wie heute.
Unter vielfachen Formen erhebt sich ein neuer Nazismus, die
individuellen und kollektiven Freiheiten werden verhöhnt, der Rassismus
kommt wieder obenauf, wir haben Segregation gegenüber verschiedenen
sozialen Kathegorien, den Ausländern, den Strafgefangenen, den körperlich

und geistig Behinderten, den Alten. Es ist nicht unsere Funktion,
bestehende Institutionen anzugreifen, sondern die Frohe Boschaft zu
verkünden. Das Evangelium greift gewisse Praktiken und gewisse
Regime an, insofern diese die Rechte der menschlichen Person und das

Gemeingut bedrohen.»
Mgr. Guibert, der Bischof von La Réunion klagt eine aus den Fugen
geratene Wirtschaft an, die einem Teil der Bevölkerung nicht erlaubt,
seine elementarsten Bedürfnisse zu befriedigen.

119



Mgr. Boulon, der Bischof von Verdun, stellt die Hierarchie der Saläre,
einen der Grundpfeiler der sozialen Ordnung, zur Diskussion, indem er
sioh fragt, warum die Arbeit im Verhältnis zu ihrem Interesse bezahlt
werde. Es scheint ihm, daß in der gegenwärtigen Konjunktur das beste
Mittel, das Freuen wieder zu lernen, darin bestände, alle Gelhaltserhöhungen

zu blockieren, ausgenommen die niedrigsten Löhne, die man
regelmäßig erhöhen würde.

in Italien

Dom Giovanni Franzoni, Abt von San Paolo fuori le mura in Rom
(wodurch er rechtlich Mitglied der italienischen Bischofskonferenz
wurde) hatte mit seiner Laiengeimeinsohaft von Sankt Paul eine dhrist-
lioh aktive Gemeinde gebildet, die in Diskussion und Aktion sich mit
den brennenden Fragen der Zeit auseinandersetzt. Sie führte ein öffentliches

Fasten für Vietnam durch und erklärte dieses in einem zu
Tausenden verteilten Manifest als «gewaltfreie Aktion». Am 2. November
1972 organisierte sie einen «Berrigan's Day» für die Millionen von
Toten des Vietaamkrieges. Dem Vatikan, aber auch der italienischen
Regierung, mißfielen diese Aktivitäten, und schließlich wurde Dom
Franzoni seines Amtes enthoben. Doch zusammen mit einem Mönch
und einigen Laien verfaßte er einen Gemeinsohaftsbrief «Die Erde
gehört Gott», in dem er sich eingehend mit dem Bodenproblem
auseinandersetzt. Die Einleitung und der erste Teil beruhen auf einer genauem
politischen Analyse der Boden- und Wohnungsspekulation in Rom.
Dann wird darauf hingewiesen, daß im Alten Testament die Erde als
Gottes Besitz betrachtet wird, der den Menschen nur auf Zeit überlassen
wird. (Nioht zufällig ist der Brief gleichzeitig erschienen wie die päpstliche

Proklamation des Heiigen Jahres!) Darauf spricht Abt Franzoni
die italienischen Christen an, die zu allen Machenschaften der modernen
Stadt schweigen; viele von ihnen, und auch der Vatikan und gewisse
religiöse Orden beteiligen sich an der Boden- und Häuserspekulation
und geben denen eine ideologische «Deckung», die diese Lage als normal
betrachten. Das Evangelium aber, um für die Armen glaubhaft zu sein,
verlangt von uns eine Loslösung von der wirtschaftlichen Macht. Dom
Franzoni denkt, daß er heute, um dem Geist seines Ordensheiligen,
Sankt Benediktus, treu zu bleiben, sich nicht in klösterliche Einsamkeit
begeben darf, sondern sich mit der kapitalistischen Welt auseinandersetzen

muß: Er will Mönch sdin in der Öde der Stadt, in ihrer Anonymität

und dort leben, arbeiten und leiden wie seine Mitmenschen. Aus
einer Zeitungsnotiz ist zu erfahren, daß der Erzbischof von Turin,
Kardinal Pellegrino, seine Solidarität zu dem zurückgetretenen Abt von
San Paolo bekundet hat.

120



Ende April wurde Dom Franzoni vor die Alternative gestellt, seinem
Feldzug gegen die Aufhebung des Scheidungsgesetzes einzustellen oder
auf die Feier der Messe zu verzichten. Er gab der Gewissensfreiheit den
Vorrang. Seine Anhänger haben am Sonntag aus Protest auch auf das
Meßopfer verzichtet.

Nach den neuesten Berichten ist Franzoni von der Leitung der
Benediiktinerkongregation suspendiert worden und Kardinal Poletti,
Stellvertreter des Papstes für das Bistum Rom, der zwar selbst auch
vehement gegen die sozialen Mißstände in Rom spricht, hat es
abgelehnt, ihn in den römischen Weltklerus aufzunehmen. Der Kardinal ist
für eine «Erneuerung von oben», durch die aber scheinbar die «Kirche
der Armen» in Rom nicht Wirklichkeit werden wird.

in Südkorea

Kardinal Kim Su Hwan, der an der Spitze einer Million katholischer
Einwohner Südkoreas steht, hat sich um die Jahreswende offen für eine
Verfassungsrevision ausgesprochen. Er hat einen schweren Stand
zwischen radikalen, gegen das Regime eingestellten Geistlichen und einer
kleinerem, vom ihren Gegnerm als «korrupt» bezeichneten Klerusgruppe.
Ein älterer koreanischer Akademiker, der in einer westlichen Demokratie

eine liberale oder gemäßigte sozialdemokratische Politik
vertreten würde, äußerte sich zum Korrespondenten der NZZ: «Seit der
Befreiung von japanischer Kolonialherrschaft haben wir viele Regime
erlebt und erlitten; doch dieses hier (des Generals Park Tschung Hi) ist
das härteste.»

In der Bedrängnis der südkoreanisohen Unterdrückungsatmosphäre
herrscht zwischen den Katholiken und den drei Millionen Protestanten
verschiedener Ausrichtung ein ökumenischer Geist.

in Lateinamerika

Dom Hélder Cämara, Erzbischof von Olinda und Recife, ist bei uns
bekannt, weshalb wir ihn hier nur erwähnen wollen. Doch in allen
Ländern Lateinamerikas ist die Kirche erwacht, und die Bischöfe
distanzieren sioh, einzeln oder auf ihren Konferenzen, vom herrschenden
System und erklären ihre Solidarität mit den Benachteiligten. Der
neueste uns bekannte Hirtenbrief, der die «Demokratie nach brasilianischer

Art» beschreibt, ist in der zweimal monatlich in Zürich erscheinenden

Zeitung «Treffpunkt», Nr. 19 vom 12. September 1973 erschienen.

Erzbischof Fernando Gomes von Gioânia hat diesen Hirtenbrief
am 29. Juni 1973 geschrieben und nach Rücksprache mit über vierzig
andern brasilianischen Bischöfen am 5. August veröffentlicht. Dieser

121



Brief ist ein Zeugnis der Situation der Kirche unter dem Militärregime
und deckt dessen gewalttätigen Charakter auf. So heißt es etwa unter
«Politische Aspekte»: «Aber die eigentliche Grundlage des Systems
besteht in den Waffen, wodurch es über alle Mittel verfügt, die das
Volk zwingen können, es zu ertragen. Genannt seien der geheime
Informationsdienst, die Aneignung der Kommunikationsmittel, die Zensur
des geschriebenen und des gesprochenen Wortes, die Verweigerung des
Rechts auf Verteidigung die ferngesteuerte und zweifellos gut
gekonnte Propaganda, die Berauschung des Volkes mit Hilfe des Sports,
die systematische Geheimhaltung der offiziellen Verbrechen oder
solcher, die ohne Wissen der Behörden gesohehen, aber von ihnen gedeckt
und daher nicht bestraft werden.»

Wie ein Klima der Angst und Unsicherheit geschaffen wird, lesen
wir unter dem Begriff «Subversion» wie das Regime ihn sich zurechtlegt.
Es betrachtet alles als subversiv, was seinen unantastbaren Zielen
entgegensteht, zu deren Erreichung aber alle Mittel recht sind, auch die
infamsten. In der Auseinandersetzung mit der Wirtschaft trifft das
Elend, die Krankheit, das Fehlen des Existenzminimums auf dem Land
und in der Peripherie der großen Städte 80 Prozent der Bevölkerung
gegenüber einer kleinen Gruppe (5 Prozent), die sich allen außergewöhnlichen

Luxus leisten kann. Dieser Abschnitt schließt mit der Feststellung:

«Es ist unsere Pflicht zu verkünden, daß die Wirtschaft dem
Sittenigesetz unterworfen ist, das durch Gott, den Schöpfer des Menschen
und der Gesellschaft errichtet ist. Wenn dieses Gesetz verachtet wird,
dann übersteigt die Korruption die Grenze des Erträglichen. Darum
kann keine Wirtschaft außerhalb der Moral betrieben werden.» Zur
Situation der Kirche in der gegenwärtigen Lage heißt es: «Zunächst
wollen wir feststellen, daß die Kirche als das Volk Gottes eine große
Mehrheit der brasilianischen Bevölkerung ausmacht. Unter diesen
Umständen müssen wir erkennen, daß sie die Hauptverantwortliche und
das Hauptopfer ist angesichts der oben beschriebenen Dinge.» Und über
die pastorale Aktion: «Die pastorale Aktion beschränkt sich nicht auf
den göttlichen Kult, auf Austeilung der Gnade Gottes, die Predigt des

Evangeliums, sondern schließt die integrale Entwicklung alller
Menschen und aller Bereiche ein. Es geht audh um die Verwiiküohumg des

Planes Gottes im Hinblick auf die Erbauung der irdischen Stadt.»
Schon die Dokumente der Bischofskonferenz von Medellin (1968)

sind wichtig unter dem Gesichtspunkt ihrer Lehrautorität und ihrer
Durchschlagskraft. Spätere Texte gehen über sie hinaus, ihre
Entscheidungen sind klarer.
Der Erzbischof von Quito, P. Munoz Vega, schreibt 1970: «Wenn
Wirtschafts und Gesellschaftspolitik der letzten fünfzehn Jahre das
Problem der Armut in Lateinamerika nicht gelöst haben, dann liegt der

122



Grund nirgendwo anders als in der Konzeption, die sie inspirierte. Es
ging doch darum, jedes Land dieses Erdteils aus einem vorindustriellem
Gesellschaftssystem in die moderne kapitalitiSche Geseilchiaftsform
hinüberzuführen. Wenn man das Problem jedoch so betrachtet, dann geht
es ausschließlich um technische Aspekte. Die menschliche Dimemsiom
bleibt unberücksichtigt, und niemand rührt an die eigentlichem Quellern
der Ungerechtigkeit.»

Msg. Gerardo Valencia (Kolumbien) am 10. Februar 1970: «Ich
bekenne mich mit aller Entschlossenheit als Revolutionär und Sozialist.
Denn wir können angesichts der kapitalistischen Struktur, die die
Bevölkerung Kolumbiens und ganz Lateinamerikas in die schrecklichste
Frustration und in die totale Ungerechtigkeit führt, nicht in Teilnahmslosigkeit

verharren.»
Der Erzbischof von La Paz (Bolivien), Msg. Jorge Manrique tritt 1970
in einem Hirtenbrief für eine neue christliche Ethik ein, die «anerkennt,
daß die Arbeit wichtiger ist als das Eigentum an materielllen Gutem
So muß jedes Eigentumssytem darnach beurteilt werden, inwieweit es
dazu beiträgt, das Leben und die Arbeit der Werktätigen zu vermenschlichen.»

Es wird immer mehr erkannt, daß die Probleme der Kirche ihre
Wurzeln in den Strukturen der kapitalistischen Gesellschaft haben. Sie
sind es, die die Situation der Abhängigkeit verursachen. Deshalb
erklärt man, es sei unabdingbar, bis zur Veränderung des Systems
weiterzukämpfen.»

Dom Antonio Fragoso, Bischof von Crateus (Brasilien), antwortet
anläßlich der Tagung gewaltloser Befreiungsbewegungen im Medellim
(Kolumbien), im Februar 1974, auf die Frage, ob er glaube, daß der
Kapitalismus sich in einen humanen Kapitalismus wandeln lasse: «Wenn
ich als Mensch und Bruder, nicht als Bischof, Experte oder Techniker
melme Überlegungen anstelle, so glaube ich sagen zu müssen, daß man
den Kapitalismus nicht vermenschlichen kann. Man kann einen
Reformismus errichten, der den Kapitalismus fortsetzt und schlimmer ist als
dieser, weil er komfortabel ist, weil er es viel schwieriger macht, die
Mechanimen der Ausbeutung aufzudecken. Ich glaube, daß der
Kapitalismus bis in die Gegenwart ein Krebsgeschwür der menschlichen
Gesellschaft war. Er hat die Kluft zwischen Besitzenden und Armen
geschaffen und die große Mehrheit der menschlichen Bevölkerung niar-
ginalisiert; er hat die Armen der Welt als Objekte behandelt; er besitzt
ein Idol: das Geld, die Produktion. Er ist ein atheistischer Götzendiener.
Deshalb glaube ich, daß es unmöglich ist, den Kapitalismus durch eine
Umgestaltung zu humanisieren.»

Kardinal Raul Silva Henriquez, Erzbischof von Santiago de Chile,
hat in seiner Osterpredigt erstmals gewagt, offen Kritik an den Methoden

123



der Militärjunta zu üben und die Unantastbarkeit der Menschenrechte
zu betonen. Er rief zur Einigkeit aller Chilenen auf und bedauerte die
Tatsache, daß so viele durch die politischem Unruhen umgekommen
sind oder eingekerkert wurden. Seine Mitteilung, man trachte ihm nach
dem Leben, ohne zu sagen von welcher Seite, benutzte die Regierung,
um «linksextreme Terroristenkreise» dafür verantwortlich zu machen!
Kardinal Silva Henriquez hat während sieben Monaten nicht nur zu
allem Umtaten der Junta geschwiegen, sondern hat auch an ihren öffentlichen

Anlässem teilgenommen, zuletzt noch am 11. März zur Halb-
jahresfeier des Putsches. Er hat auch dem Regime wiederholt die
Zusammenarbeit angeboten, so am 18. September: «... Demem, die die
schwere Verantwortung unsere Schicksale zu leiten auf ihre Schultern
genommen haben, mödhten wir unsere ganze und uneigennützige
Mitarbeit anbieten.» Am 9. Oktober: «Wir nehmen die Regierungen am, die
das Volk sich gibt, umd wir stellen uns in ihren Dienst». Gerade im
Gegensatz zu dieser bisherigen Haltung bedeutet die Osterbotsdhaft des

Kardinals eine mutige Tat, und man darf wohl annehmen, daß er seine
Mitarbeit weiterhin vom Verhalten der Junta abhängig machen wird.

Bei uns hört man etwa, der «Bischof von Santiago» habe sich
intensiv für den Sdhutz und die Ausreise von Verfolgten eingesetzt.
Dabei handelt es sich wahrscheinlich dooh um eine Verwechslung mit
dem Bischof der evangelisch-lutherisdhem Kirche in Chile, Helmut Frenz,
der sidh mit seinen Pfarrern tatsächlich für politisch Verfolgte und ihre
Angehörigen eingesetzt und die Beachtung der Menschenrechte auch
gegenüber politischen Gegnern gefordert hat. Er ist denn auch, zusammen

mit zwei Pastoren, vorübergehend festgenommen worden.

Bischöfe versagen
in der Schweiz

Bischof Nestor Adam von Sitten hatte im Auftrag der Bischofskonferenz
die Gespräche mit Prof. Stephan Pfürtner geführt, der nun auf seinen
Lehrstuhl an der Universität Freiburg verzichtet hat. Er äußerte sich
dazu: «loh hatte Freude, mit ihm zu sprechen. loh hatte sogar eine
gewisse Sympathie für ihn. Wir sind fast einig geworden — fast. Nach
jedem Gespräch habe ioh der Bischofskonferenz Bericht erstattet. Zum
Schluß haben wir uns gesagt: weiter können wir nicht gehen. Die Kernfrage

ist die: wir haben gewisse objektive Normen, die nicht von uns
abhängen, die uns gegeben sind. Prof. Pfürtner anerkennt diese Normen,
findet aber, daß sie zu überprüfen sind. Das ist ein ziemlich wichtiger
Entscheid» (im «Weltwoche» vom 10. Apri). Bischof Adam hat sich
in der Konferenz scheinbar am meisten für eine unabhängige Stellungnähme

im Fall Pfürtner eingesetzt, aber wohl doch mit zu wenig Nach-

124



druck. Lauheit scheint bei allen Instanzen mit im Spiel gewesen zu sein.
So hätte der Stadtrat von Freiburg vollzogen, was man im Vatikan von
ihm wollte, wenn die Demission Pfürtners ihn nicht vor dieser mißlichen

Rolle bewahrt hätte.
Die Freiburger Theologische Fakultät, die einstimmig ein für

Pfürtner günstiges Gutachten abgegeben hatte, mußte sich gefallen
lassen, daß der Dominikanerober aus Rom bestimmte, wer was an
der Universität eines Kantons der freiheitlichen Schweiz lehren dürfe.
(Dagegen hat die Schweizer Dominikanerprovinz die «praktisch
erzwungene» Demission als Folge eines kirchenamtlichen Geheimver-
fahrems bezeichnet. Dieses Vorgehen sei mit der Suche nach der Wahrheit,

der sich die Dominikaner auch heute verpflichteten, nicht vereinbar.
Obwohl Pfürtner rechtlich nicht zur Schweizer Dominikanerprovinz
gehöre, habe sie der Ordensaustritt und die kirohenamtliche Verurteilung
eines Mitbruders hart und unmittelbar getroffen.) Schließlieh hat die
Haltung der Schweizerischen Bischofskonferenz vermutlich auch den
Forschungsrat des Nationalfonds beeinflußt, indem dieser ein Projekt
für interdisziplinäre Ethik, für dessen Bearbeitung Pfürtner der gegebene
Mann gewesen wäre, ablehnte. Aus Kreisen der medizinischen und der
theologischen Fakultät Bern wurde in Verbindung mit diesem Projekt
auch ein Lehrauftrag für Pfürtner an der Universität Bern über
«Grundlagenforschung für aktuelle Fragen ärztlicher Ethik, insbesondere der
Präventiv- und Sozialmedizin» vorgeschlagen, der damit auch hinfällig
wurde.

Prof. Pfürtner konnte seine Lehraussagen, die das Ergebnis
langjähriger wissenschaftlicher Arbeit sind, nicht widerrufen, wie Rom es

forderte. Er ist zutiefst überzeugt von der Notwendigkeit, die doppelte
Moral im Bereich des Geschlechtlichen zu überwinden. Damit verbunden

ist für ihn auch die Frage nach einer menschlichen, humanen
Existenz.

Einen Zusammenhang zwischen Vorgängen innerhalb der
katholischen Kirche und solchen in der Sowjetunion deutelt Pfürtner an, wenn
er sagt: «Alexander Soljenitsym wird nicht mehr getötet, aber er darf
nicht mehr reden. Auch mich läßt man leben, aber ich darf nicht reden.»
Eine weitere Analogie mit östlichen Gepflogenheiten drückt sich im
Ausspruch von Kardinal Seper, dem Chef der Glaubenskomgregation
in Rom aus, als Pfürtner sich auf die Menschenrechte berief. Der
Kardinal antwortete, die Menschenrechte finde er nicht im Evangelium, sie
stünden nicht in der Bibel. Berthe Wicke

Ich lebe gern in einer Welt, wo wir so viel zu tun haben.

Dom Hélder Cämara (1974)

125


	Bischöfe wagen : ...in Spanien ; ...in Portugal ; ...in Frankreich ; ...in Italien ; ...in Südkorea ; ...in Lateinamerika ; ...Bischöfe versagen in der Schweiz

