
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 68 (1974)

Heft: 4-5

Artikel: Das Heil der Welt

Autor: Hübsch, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-142353

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-142353
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Heil der Welt
«Ich schaffe Heil, ja Heil dem Fernen und dem Nahen», spricht
der Herr. (Jesaja 57, 19.)
Jesus: «Ich bin gekommen, das Leben in seiner ganzen Fülle zu
bringen». (Johannes 10, 10.)
«Heil euch Armen. Euch gehört Gottes Herrschaft.
Heil euch, die ihr jetzt hungert. Ihr sollt satt werden.
Heil euch, die ihr jetzt weint. Ihr werdet lachen.» (Lukas 6, 20.)

«Ich schaffe Heil»: das ist die «Arbeit» Gottes. Ziel seines Wirkens ist
unser Heil. Das Heil aller: der Nahen und der Fernen. Heil (hebräisch:
«schalom») bedeutet Glück in einem tiefen und umfassenden Sinn:

Das Glück, von Gott geliebt und unter seiner Herrschaft geborgen
zu sein. Das Glück, in echtem Frieden zu leben — in der Gemeinschaft
der andern einen würdigen Platz zu haben. Das Glück, daß es einem
wohl geht, auch in körperlich-materieller Beziehung: Essen und
menschenwürdig wohnen vom Lohn einer guten Arbeit; ohne Angst sein
vor lebensbedrohenden Mächten und Gefahren.

«Schalom» ist die Erfüllung unserer echten, tiefen und notwendigen
Bedürfnisse.

Jesus bestätigt: mir geht es um das Leben in seiner ganzen Fülle; um
das, was du körperlich und seelisch brauchst; um dein Wohlsein. Er
wendet sich ganz besonders denen zu, deren elementare Bedürfnisse
nioht gestillt sind. Denen, die vor Hunger, vor Arbeit, vor Unterdrük-
kung, vor Elend, vor Einsamkeit nicht zu einem Leben kommen, das
diesen Namen verdient. Ihnen sagt Jesus — und verhält sich
dementsprechend —: Gott will, daß ihr glücklich werdet. Er ist auf eurer Seite.
Er liebt euch. Er gibt euch nicht preis. Er will euer Glück, der Armen
Glück; Erfüllung für die, die nach der Fülle des Lebens hungern.

Gottes Wille wird konkret durch unser Handeln: So hilft Jesus
selbst aus Not, wo er kann. Er hilft zu wirklichem Wohlsein: Zu
verständnisvollen und solidarischen menschlichen Beziehungen. Zu Essen
und Trinken. Zur Beseitigung von Erniedrigung und Unterdrückung.
Zur Überwindung von Schuldgefühl und Angst im Vertrauen zu Gott
und Mensch. Zu freiem Leben außerhalb des Zwangs von Gewohnheit,
Gesetzlichkeit und anerzogener Ordnung.

Wir sind seine Stellvertreter, zu gleichem Tun bestimmt. Wir sind
Gottes Werkzeuge zum Heil dem Nahen und dem Fernen. Einer hilft
dem andern zum Wohlsein. Das ist die Auswirkung der Herrschaft
Gottes. Für Jesus gibt es kein Glück ohne das Glück anderer. Er sucht
seih Glück im Glück der Mitmenschen. «Wer das Glück als reine Privat-

109



sache betrachtet, betreibt vermutlich — ob er das weiß oder nicht —
das Unglück anderen» (Kurt Marti).

Ich glaube, daß wir uns alle ernsthaft fragen und prüfen müssen,
ob wir unsere wirklichen Bedürfnisse überhaupt kennen? Wissen wir,
was wir brauchen, um glücklich zu sein? Sind wir durch das allgemeine
Profitstreben, die Konkurrenzsituation, die Werbung, die Konsumgüter-
schwemme nicht gänzlich fehlgeleitet, in fa/lsdher Richtung orientiert,
was das Suchen nach Glück und erfülltem Leben anbetrifft?

Vielleicht kennen Sie den Film «Charles mort ou vif» des
Welschschweizers Alain Tanner, der sioh in dieser Sache als Illustration gut
eignet. Monsieur Dé, 50, Fabrikant von Uhrenfedern, mit einem Sohn,
der bereits tatkräftig in der Firma mitarbeitet, ist in seinem großbürgerlichen

Milieu bestens aufgehoben. «Ich habe eine Villa, eine Familie,
einen Hund, eine Menge Versicherungen, zwei Autos, ein Chalet in den
Bergen mit einer Söhweizerfahne im Garten.» Später sagt er: «Ich bin
wie in einem Wattebad, ohne wirkliche Angst, ohne Hoffnung,
eingeschlossen in Behaglichkeit (confort) und Sicherheit.»

Mit fünfzig bricht er aus, überraschend, fährt weg — irgendwohin.
Er sprengt die Fesseln in der vagen Hoffnung auf eine echtere
Lebensmöglichkeit. Er ahnt eine Seiinsweise, die freier, menschlicher, seinem
Wesen eher entsprechend wäre Gibt es dafür in unseren gesellschaftlichen

Verhältnissen überhaupt eine Möglichkeit? Charles Dé wird am
Schluß des Films von Krankenwärtern gepackt und in eine psychiatrische

Privatklinik abgeführt.
Ich möchte in diesem Zusammenhang noch ein zweites Beispiel

anführen: Brechts Kurzgeschichte «Die unwürdige Greisin» (Suhrkamp
Werkausgabe, Bd. 11, S. 315). Die zwedundziebzigjährige Großmutter
beginnt naOh dem Tod ihres Mannes zu «leben». Sie gibt ihre Pflichtrolle

auf, tritt aus dem «Aufopfernde-Mutter-Schema» heraus. Sie wird
unabhängig, selbständig. «Sie schien mit ihrem Familienleben
abgeschlossen zu haben und neue Wege zu gehen, jetzt, wo ihr Leben sich
neigte.» «Großmutter, die Zeit ihres Lebens für ein Dutzend Menschen
gekocht und immer nur die Reste aufgegessen hatte, aß jetzt im Gasthof!

Was war in sie gefahren?» Sie ging ins Kino (damals war das Kino
nicht, was es heute ist!), fuhr mit einer Bregg aus, suchte bei einem
Flickschuster die Gesellschaft «lustiger Leute». «Sie gestattete sieh
gewisse Freiheiten, die normale Leute gar nioht kennen.» Entsprechend
fällt auch hier die Reaktion der Verwandten und Bekannten aus: Man
will einen Arzt beiziehen. Man entrüstet sich über die «unwürdige
Aufführung unserer lieben Mutter.» Sie aber «hatte die langen Jahre der
Knechtschaft und die kurzen Jahre der Freiheit ausgekostet und das
Brot des Lebens aufgezehrt bis auf den letzten Brosamen.»

Uns — die wir verbraucht werden durch die Ansprüche des Arbeit-

HO



gebers, des Geschäftes einerseits, durch familiäre und gesellschaftliche
Pflichten und fast obligatorische Zerstreuungen (Supermarkt, Fernsehen,
Auto usw.) anderseits — uns mag es manchmal scheinen, daß «die
Armen glücklicher sind»: Weniger Ansprüche, weniger Hetze;; weniger
Betriebsamkeit, die zu einem erfüllteren Leben nichts beiträgt;
Zufriedenheit mit dem, was zum Überleben gerade notwendig ist.

Vielleicht trifft es zu, daß ein naturverbundeneres, weniger
«zivilisiertes», ruhigeres Leben bessere Voraussetzungen zum Glücklichseiin in
sich trägt, daß es weniger von Zwängen beeinträchtigt ist und der
Stillung echter Bedürfnisse eher Raum läßt. Gerade das aber trifft für den
wirklich Armen nicht zu, dessen elementare materielle Grundbedürfnisse

und Lebensvoraussetzungen nicht gestillt sind. Sprüche vom
«Glück des Armen» sind in den Ohren dessen, der nicht genug zu essen
hat, verletzender Hohn. Oft genug entspringen sie schaler Selbstrechtfertigung

des Wohlhabenden, der damit sein Gewissen beruhigen
möchte. Ohne Arbeit zu sein, oder zu schuften um ein lächerliches
Trinkgeld; Kinder mit Hungerbäuchen zu haben, die in Abfallhaufen
nach schimmligem Brot und verdorbenen Fleischresten wühlen — das
äst kein Leben, kein Glück. Es ist vielmehr tief erschütternd, in welchen
Umständen unzählige Mitmenschen heute leben müssen. Wer von Ihnen
das «Tagebuch der Carolina Maria de Jesus» gelesen hat, kann sich
etwa eine Vorstellung davon machen, was Armut bedeutet. Es sind dies
in einer Bretterbude entstandene Aufzeichnungen einer brasilianischen
Negerin, die in einer «Favela», einem Elendsbezirk von Sao Paulo lebte,
dicht neben krassestem Luxus der Obersehicht.

Allerdings — und das ist unsere Erfahrung heute — ist auch
eine ausreichende materielle Lebensgrundlage oder gar ein Überfluß an
Gütern keine Garantie für ein glückliches Leben. Wir erfahren die
Wahrheit des Wortes von Jesus: «Das Wirkliche Leben eines Menschen
beruht nicht auf seinem Besitz». Besitzen, haben, (immer mehr haben:
darin liegt kein Glück. Krämpfen zum Geldverdienen, «jeder für sich
und jeder gegen jeden», das ist kein Leben.

«Unzählige Mensdhen fühlen sich heute nioht wohl. Sie sind innerlich

unbefriedigt, lustlos, vielleicht auch sehr vereinsamt, sie finden
keinen richtigen Kontakt mit der Umwelt und klagen über allgemeine
Nervosität, Schwäche und Störungen aller Art» («Züri-Leu», 8. März
1974, Rubrik «Hausarzt»).

Was fehlt uns?
Sind die Arbeitsverhältnisse bedrückend? Engt uns die Wohn- und
Familiiensituation ein? Fehlen uns freiere Entfaltungsmöglichkeiten?
Freiere und tiefere Begegnungen mit andern?

Ein erfülltes Leben braucht Raum für Fantasie und Spiel, die
Verbindung mit der Natur, die Möglichkeit, sich mitzuteilen und Verständ-

111



nis zu finden, zu lieben und geliebt zu werden. Warum geht trotzdem
das Hauptinteresse der meisten von uns immer noch nach mehr Gütern,
statt nach echterem Leben? Ich glaube, daß wir da umdenken müssen
— uns selbst und der Welt zuliebe!

Wenn wir da umdenken, dann könnten wir gerade in materiellen
Angelegenheiten und wirtschaftlichen Beziehungen an andere denken,
könnten wir teilen, loslassen. Würde nicht das uns glücklicher machen,
zum Gefühl sinnvolleren Lebens beitragen? «Geben ist glücklicher als
nehmen.» (Apostelgeschichte 20, 35). Auf unsere Beziehungen zur Dritten

Welt (der «Welt der Armut») bezogen, heißt das: Für Rohstoffe,
Produkte und Fabrikate aus der Dritten Welt freiwillig einen gerechten

Preis zahlen, anstatt unsere stärkere Position im gegenteiligen Sinn
auszunützen.
— Zölle auf verarbeiteten Produkten aus der Dritten Welt abbauen.
— Armen Ländern zinslose Darlehen gewähren.
— Verzicht auf die Sanierung unserer Waffenfabriken mittels Waffen¬

lieferungen an «Entwicklungsländer».
Für unser Land bedeutet das: Verzicht auf wirtschaftliche Vorteile,
Schwierigkeiten für einzelne Wirtschaftszweige in Kauf nehmen. Für
jeden Einzelnen von uns: Bereit sein, für Produkte aus der Dritten Welt
mehr zu bezahlen (z. B. Speiseöl, Kaffee, Kakao, Bananen u. a. m.).
So könnten wir zum Teil wenigstens verhindern, daß Arme überhaupt
«produziert» werden.

Gott steht an der Seite des Armen. Er will mit besonderem Interesse

das Glück des Armen. Daß wir in dieser Sache an die Seite Gottes
treten — daß wir selbst mithelfen, ein Stück des Versprechens Gottes
zur Erfüllung zu bringen — konkret: daß wir uns informieren
über die Hintergründe der heutigen Armut und uns engagieren
an der Veränderung dieser Verhältnisse — daß wir also mithelfen an
der Arbeit Gottes zum Heil, zur Wahlfahrt, zum erfüllteren Leben
aller —: das ist wesentlich auch für unseren «Schalom», unsere Wohlfahrt.

Unser Glück läßt sich nicht neben oder gar auf dem Unglück
anderer aufbauen. Unser Glück hängt am Maß der Liebe, der Liebe im
weitesten Sinn verstanden: vom Bereich intimer Begegnung bis zur
politischen Dimension der Liebe, dem Verbundensein mit Unterdrückten
und Ausgebeuteten im Kampf für Gerechtigkeit.
Ich möchte Ihre Aufmerksamkeit zum Schluß nochmals auf die
«unwürdige Greisin» lenken. Nachdem sie sioh aus einem eingesobliffenen
Verhaltensmuster und aus der ihr aufgezwungenen Rolle befreit hat,
nachdem sie es also gewagt hat, ihre eigenen Bedürfnisse zu erkennen
und freier zur Geltung zu bringen, wird sie dadurch nicht etwa
«eigensüchtiger». Vielmehr weicht die verkrampfte und gewohnheitsmäßige
«Opferbereitschaft» für die Familie einem spontaneren, glücklichen

112



Schenken: Sie wird fähig zu einer Freundsohaft mit dem Küchenmädchen

des Gasthofs, eine «halb Schwachsinnige». «Sie hat dem Krüppel
jetzt einen Hut gekauft mit Rosen drauf.» Sie nahm sie mit ins Kino
und spielte mit ihr Karten

Bin glücklicher Mensch hat es wohl nidht nötig, sich eigensüchtig
um sich selbst zu drehen. Ein glücklicher Mensch kann loslassen. Wenn
wir freier werden zu einem erfüllteren Leben hin, wird uns die Jagd
nach mehr Besitztum nicht mehr interessieren. Ein freigewordener
Mensch kann nicht nur glücklich sein, sondern auch glücklich machen.

Jesus sagt uns: «Wenn 'ihr an meinem Wort festhaltet, werdet ihr
die Wahrheit erkennen, und die Wahrheit wird euch zu freien Menschen
machen. — Ich bin gekommen, das Leben in seiner ganzen Fülle zu
bringen.» L. Hübsch
(Predigt, gehalten in Zürich-Seebach am 10. März 1974)

Konrad Farner
Auf unsere Bitte hat sich Herr Pfr. K. Marti, Bern, freundlicherweise bereit
erklärt, den «Neuen Wegen» seinen Nachruf auf Konrad Farner (Radio DRS, vom
11. April 1974 zur Verfügung zu stellen, wofür wir ihm herzlich danken. Red.

Anfang dieses Jahres schrieb Konrad Farner, der letztes Jahr zwei
Sohlaganfälle erlitten hatte, seinen Freunden und Bekannten einen
Rundbrief, der mit dem Satze schloß: «Aber wie immer in meinem
Leben halte ich es mit Rosa Luxemburgs 'Trotz alledem!'»

Trotz seiner Herkunft aus bürgerlichem Milieu ist der junge
Farner seinerzeit Kommunist geworden, aus tiefster Überzeugung.
Trotz aktivem Kampf gegen den Nationalsozialismus, bereits der ersten
Jahre, der ihm 1923 eine Ausweisung aus dem Freistaate Bayern
eintrug, ist er Kunsthistoriker und Graphikexperte geworden. Trotz seiner
marxistischen Überzeugung und Tätigkeit hat er während des letzten
Weltkriegs in Basel ein zweites Studium in Staatswissenschaft und Theologie

absolviert, bei Edgar Salin und Karl Barth, bei dem er doktoriert
hat. Trotz eines lang andauernden und erbarmungslosen Pogroms gegen
ihn und seine Familie, 1956, an seinem Wohnort, ist er, den man mit
Schimpf und Schande vertreiben wollte, dort wohnhaft geblieben. Trotz
Kritik und Unverständnis seitens seiner marxistischen Freunde ist er
ein Bahnbrecher des Dialogs zwischen Marximus und Christentum
geworden. Trotz dialektischer Schulung und Meisterschaft war er ein
dialogischer Mensch, immerzu offen und lernbereit. Trotz seines
Marxismus ist er 1969 aus der Partei derArbeit ausgetreten, «nach links
ausgetreten», wie er stets betont hat. Trotzdem er immer wieder in die

113


	Das Heil der Welt

