
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 68 (1974)

Heft: 1

Artikel: Der politisch gekreuzigte Christus

Autor: Bartsch, Hans-Werner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-142326

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-142326
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der politisch gekreuzigte Christus*
Das Thema enthält, streng genommen, einen Pleonasmus, wie «ein
toter Verstorbener» oder «ein sakrales Heiligtum». Die Kreuzigung war
während der römischen Besetzung Palästinas eine ausgesprochen
politische Strafe, die ebenso an den aufständischen Sklaven im Jahre 70
v. Chr. vollstreckt wurde wie an den aufständischen Juden in den
Jahren 66 bis 70 n. Chr. Und in der Zwischenzeit ist sie immer wieder
gegen Zeloten, die «Räuber» der Evangelien verhängt worden. Wurde
Jesus also gekreuzigt, so ist damit bereits eindeutig, daß seine
Hinrichtung politisch bedingt war. Das Thema unterstreicht dies lediglich,
weil aufgrund der kultischen Verehrung des Gekreuzigten der politische
Aspekt seines Todes zugunsten des religiösen verdrängt wurde. Diese
Verdrängung des politischen Aspektes der Kreuzigung setzte in der
Überlieferung bereits mit der Betonung des Prozesses vor dem
Synedrium als Religionsprozeß unter Vernachlässigung des Prozesses vor
Pilatus ein. Es entstand daraus der Eindruck, daß Pilatus nur noch
das bereits gefällte Todesurteil des Synedriums bestätigte. Dafür spielt
dann die Frage eine Rolle, ob das Synedrium als das oberste jüdische
Gericht, dem im Vergleich zu anderen okkupierten Nationen eine
relative Selbständigkeit nud Vollmacht belassen worden war, das jus
gladii das Recht des Todesurteils hatte oder nicht. Dieses Problem ist
gegenstandslos, da historisch allein der Prozeß vor Pilatus gewertet
werden kann. Die Theologie beider Konfessionen hat unabhängig von
der genannten Problemlage sich bis in die jüngste Zeit darum bemüht,
den Tod Jesu im Konflikt seines gesamten Wirkens mit der jüdischen
Gesetzlichkeit zu begründen und darum den Religionsprozeß vor dem
Synedrium als das Kernstück und Hauptzeugnis für den unpolitischen
Charakter seiner Hinrichtung hinzustellen. Dabei ist selbst dieser Prozeß

nicht frei von politisch motivierten Überlegungen des Synedriums,
wenn mit der Frage nach Jesu Anspruch der Gottessohnschaft der
messianische Anspruch genannt wird, der für das Synedrium — einerlei
welchen Charakter der Anspruch trug — politische Implikation hatte:
die römische Behörde mußte in einem Messiaspretendenten notwendig
eine Bedrohung sehen und entsprechend reagieren. Wenn in der
Auseinandersetzung der Theologen immer wieder betont wird, daß Jesus
kein Revolutionär, kein Zelot gewesen sei, so ist damit nicht die Frage

* Vortrag vor der Evangelischen Studentengemeinde Karlsruhe am 11. 12. 1973.
Ausführliche Begründung sowie dazu gehöriges Material mit einem Unterrichtsprojekt,

durchgeführt in der 8. Klasse einer Frankfurter Realschule, ist in dem
unter dem gleichen Titel im J. F. Steinkopf Verlag Stuttgart erschienenen Buch
zu finden.



berührt, wie sein Wirken von der römischen und jüdischen Behörde
gesehen wurde. Das ist aber für den Charakter seiner Hinrichtung
entscheidend. Die Art der Hinrichtung zeigt, daß beide Behörden einen
politischen Grund für die Beseitigung des galiläischen Propheten hatten.

Die politische Funktion des unpolitischen theologischen Urteils
In der gegenwärtigen Diskussion muß beachtet werden, welche Funktion

die Ablehnung des politischen Charakters der Kreuzigung hat,
einerlei ob diese Funktion von den Theologen beabsichtigt ist oder
nicht. Ebenso wie das urchristliche Zeugnis und das Geschehen der
Kreuzigung selbst nicht isoliert von dem zeitgeschichtlichen Hintergrund
beurteilt werden darf, ist auch eine theologische Arbeit und ihre Aussage

auf dem Hintergrund der jeweils gegenwärtigen Auseinandersetzung

und ihrer Problematik zu sehen und auf ihre Funktion für diese
Problematik zu befragen. Nur weil man das urchristliche Zeugnis
durchgehend abstrahierend von der konkreten Zeitgeschichte, den
Aufstandsbewegungen, den sozialen und politischen Verhältnissen, allein im
Zusammenhang der Religions- und Geistesgeschichte interpretiert und zu
verstehen sucht, meint auch die neutestamentliche Exegese und Theologie

ihre eigenen Arbeiten derart isoliert von den gegenwärtigen
gesellschaftlichen Auseinandersetzungen betreiben zu können

Daß eine derartige Isolierung theologischer Arbeit nicht möglich
ist, wird nur dann erkennbar, wenn kirchliche Problematik in die
allgemeine gesellschaftliche und politische Problematik verwickelt ist, wie
dies kürzlich bei dem Antirassismusprogramm des Ökumenischen Rates
der Fall war und wie es vor vierzig Jahren beim Kirchenkampf
wenigstens nachträglich sichtbar ist — auch wenn selbst die Bekennende
Kirche damals ihren Widerstand allein kirchlich und theologisch
begründet verstanden wissen wollte. In solchen Situationen zeigt sich
allerdings, daß zu Recht oder Unrecht die Berufung auf Jesus, seinen
Tod und sein Auferstehen bestimmte politische Folgerungen ermöglicht.

Wie bei Jesu Hinrichtung haben sioh auch gegenüber der
Bekennenden Kirche die staatlichen Autoritäten gegen die subjektiv
unpolitische Aktivität in Erkenntnis ihrer politischen Implikation
gewandt. Nicht nur Dietrich Bonhoeffer, sondern ebenso Paul Schneider
sind wegen dieser notwendigen politischen Folgerung des Glaubens und
nicht wagen eines privaten Christusbekenntnisses ermordet worden.
Und wann in lateinamerikanischen Staaten Christen wie Camilo Torres
und andere ihre politische Aktivität mit ihrem evangelischen Auftrag
Christi begründen, so ziehen sie nur bewußt dieselben Folgerungen, die
die staatliche Gewalt auch dort zieht, wo die Christen sie nicht erkennen.

Von daher muß gesehen wrden, daß die Bestreitung der Legi-



timität der politischen Folgerungen in der theologischen Diskussion
selbst eine politische Funktion hat, ob das die Theologen wollen oder
nicht. Mit der Bestreitung der theologischen Legitimität etwa des Anti-
rassismusprogramms werden zwangsläufig die Interessen derer unterstützt,

gegen die sich die unterstützten Bewegungen richten, also die
Kalonialregime in Afrika, die Oligarchien in Lateinamerika. Aber die
Frage muß tiefer ansetzen, da es bei diesen Auseinandersetzungen nicht
um gleichwertige und darum gleich zu beurteilende Gegner geht,
sondern weil es — wie niemand bestreiten kann — um das Menschenrecht
von Unterdrückten gegen die unterdrückende Gewalt geht. Und es ist
zu fragen, ob tatsächlich Jesus Christus in diesen Auseinandersetzungen

für unpolitische Neutralität in Anspruch genommen werden kann,
weil er selbst keine Waffengewalt geübt oder in den Auseinandersetzungen

seiner Zeit unterstützt hat. Man argumentiert, daß Jesus «zu seiner
Zeit weder für die Sklavenbefreiung nooh für die Gleichberechtigung
der Frau noch für das Recht der kleinen Völker usw. gekämpft hat».*
Aber man kann nur so argumentieren, weil man weder das große Gebot
nooh die Proklamation des kommenden Gottesreiches auf die
konkreten Verhältnissejener Zdit bezieht, wie es jedenfalls die jüdischen und
römischen Behörden getan haben, wann sie Jesus wegen dieser Predigt
zum Kreuzestod verurteilten. Wenn gegen die politischen Folgerungen
argumentiert wird, Jesus habe «eine — nun allerdings radikale —
Änderung des einzelnen Menschen» gewollt und verkündigt, die eline
Änderung des Menschen «von innen heraus, und das heißt: aus seiner
Verantwortung vor Gott» bedeutet, so läßt sich kaum noch erklären, wieso
die politischen Autoritäten seiner Zeit darin einen Grund fanden, ihn
kreuzigen zu lassen. Romantische Schwärmerei von einer «unvergleichlichen

Freiheit von der Gesellschaft», die angeblich das Resultat dieser
Verkündigung sei — wie sie für einen Sklaven aussieht, wissen die
Theologen nioht zu sagen —, die man derart abgesichert mit dem
Prädikat «revolutionärer kann nichts sein» versieht, hat ihre Funktion

primär darin, daß auf diesem Wege die heute bestehenden Verhältnisse

nicht berührt werden. Die politische Funktion, die dieser
«unpolitisch gekreuzigte Christus» heute hat, ist damit klar.

Die politische Funktion von Augsteins Jesusbuch

Ist bei den konservativen Theologen, auf deren Äußerungen die
Überlegungen bisher bezogen waren, die Argumentation insofern einleuchtend,

weil die theologisch konservative Position meist mit einer gleichen
Position in der Politik verbunden ist, so wird das Ungenügen deutlicher,

* Dieses und die folgenden Zitate aus dem mit gleichem Titel in der Zeitschrift
für neutestamentliche Wissenschaft veröffentlichten Aufsatz von E. Gräßer.



wenn dieselbe Funktion auch für eine extrem liberale Argumentation
aufgewiesen werden kann. Augsteins Jesusbuch wurde wegen seiner
radikalen Kritik an der Kirche und ihrer Autorität vielfach als
«progressiv» beurteilt, was immer man unter diesem Prädikat versteht. Seine
Kritik richtet sich vordergründig gegen die Kirchen, die sich auf Jesus
Christus berufen und bestreitet ihnen das Recht dieser Berufung, weil
es rational historisch sich nicht ausweisen kann. Selbst die Existenz
eines Jesus von Nazareth sei historisch nicht nachzuweisen. Und wenn
ein solcher Mensch existierte, war er nur ein typisches Exemplar der
Gattung jüdischer Rabbiner. Was er gepredigt hat, erhob sioh nicht
über das, was viele andere auch gepredigt haben. Hintergründig jedoch
hat die Kritik Augsteins auch diejenigen als Ziel, die abseits und gegen
die Kirche sich auf das Evangelium Jesu berufen, um gesellschaftliche
Veränderungen zu unterstützen oder gar in Gang zu setzen. Resigniert
stellt Augstein fest, daß es sich zwar nicht verhindern ließe, daß man
«Jesus nach der Melodie 'War einst ein Guérillero' als einen weltlichen
Revolutionär abzumalen» versucht. Aber dies erwächst nur aus dem
Bedürfnis weltlicher Befreiungsfronten, nicht aus den Texten, die es

eben verbieten, überhaupt ein Bild des historischen Jesus zu malen.
Die politische Funktion dieser extremen Skepsis und ihrer Ergebnisse

wird am Ende des Buches deutlich, wenn Augstein resümiert,
daß «uns nichts anderes zu tun bleibt, als uns selbst, unser Leben und
die Gesellschaft, in der wir leben, anzunehmen; aus uns, unserem
Laben und der Gesellschaft können wir das bessere, das relativ Beste
machen». Von seinen konservativen Partnern, deren Arbeiten konkret
politisch dieselbe Funktion haben, unterscheidet siah Augstein
wahrscheinlich nur dadurch, daß ihm diese Funktion bewußt ist, daß er
sich durch die Ergebnisse des mit seinem Namen versehenen Buches
in seinem eigenen Bemühen bestätigt sieht, aus sich selbst und der
Gesellschaft, in der er lebt, das relativ Beste zu machen, ihre Chancen
optimal zu nutzen.

Die historischen Zusammenhänge des Todes Jesu

Bedarf es derart intensiver Arbeit am Problem des historischen Jesus,
um zu elinem Ergebnis zu gelangen, das ihn für die gegenwärtige
politische Auseinandersetzung ungefährlich macht, ist damit die politische
Funktion des unpolitisch gekreuzigten Christus nachgewiesen, so ist
jedenfalls im weiteren Sinn des Wortes die Kreuzigung Jesu ein politisches

Ereignis. Gesteht man nicht zu, daß sie in dem Sinne politisch
zu werten ist, daß Jesus hingerichtet wurde, um eine politisch gefährliche

Bewegung zu zersohlagen, so gibt man seinem Tod die Bedeutung,
als unpolitisches Ereignis die Menschen von den politischen
Auseinandersetzungen abzulenken auf den Bereich des individuellen Inneren,



des Religiösen, mit den bestehenden Verhältnissen grundsätzlich
einverstandene Bürger zu erziehen. Das nötigt aber dazu, so weit es möglich

ist, das Ereignis selbst zu hinterfragen — trotz der Skepsis auf
extrem liberaler und konservativer Seite.

Die Kreuzigung Jesu selbst ist ein historisches Faktum, das auch
von den extremen Skeptikern selbst nicht abgestritten wird — wenn
wir von denen absehen, die die Gestalt Jesu für einen Mythos halten,
wie Bruno Bauer und Arthur Drews. Ihre Arbeiten sind jedoch heute
wissenschaftlich nicht mehr relevant. Die Kreuzigung Jesu als eines
potentiellen Rebellen läßt sich zudem bei nüchterner Wertung der
Quellen auch für Synedrium und Pilatus einsichtig machen, wenn ein
Vorurteil beseitigt wird, das die Exegese bis heute belastet. Die
Leidensgeschichte ist in ihren Gründelementan eine kontinuierliche Einheit
aufeinander folgender Erzählungen —¦ im Unterschied zum übrigen
Evangelium, das aus in sich abgeschlossenen Einzelgeschichten besteht.
Nimmt man den Anfang dieser Erzähilungsfolge bei Markus 14, 1, dem
Todesbeschluß des Synedriums an, so bleibt das Motiv für diesen
Beschluß offen und wird dann in Jesu gesamtem Wirken gesehen.
Tatsächlich ist dieser Todesbesdhluß jedoch bereits Markus 11, 18, am
Ende der sogenannten Tempelreinigung genannt, und es läßt sich leicht
zeigen, daß der Einsohub der Streitgespräche und der apokalyptischen
Rede auf die Kompositionsarbeit des Evangelisten zurückgeht. Dann
läßt sich von daher jene Tempelreinigung als konkretes Motiv für den
Todesbeschluß nennen, und der kontinuierliche Zusammenhang
beginnt bereits 11, 1, mit dem Einzug in Jerusalem.

Nun wäre allerdings eine demonstrative Kultkritik wie die
Tempelreinigung kaum gegebener Anlaß für Jesu Hinrichtung, wenn diese
Demonstration nichts anderes bedeutete. Der älteste Bericht läßt aber
erkennen, daß diese Demonstration messianischen Charakter trug,
insofern sie das Ende des Kultes proklamierte, weil der Tempel jetzt
nach der esohatologischen Verheißung «Bethaus für die Völker» sein
wird. Diese Proklamation drohte beim Pest Unruhe unter das Volk
zu tragen und veranlaßte die Auslieferung Jesu an die römischen
Behörden. Es war die Proklamation des Gottesreic'hes, die das Ende aller
weltlichen Herrschaft bedeuten sollte.

Diese Bedeutung der «Tempelreinigung» ist allerdings schon bald
verkannt worden. Die Evangelisten Matthäus und Lukas verändern
die Bedeutung des Zitates aus Jesaja 56,7, indem sie «für alle Völker»
weglassen und aus der eschatologischen Verheißung eine Kultvorschrift
werden lassen. Ebenso haben sie die Bedeutung des Verbotes, (Tempel-)
Geräte über den Tempellhof zu tragen (Markus 11, 16), nicht mehr
erkannt und darum getilgt. So ist die Aktion in dar Fassung des Berichts
bei Matthäus und Lukas nicht mehr eine Proklamation des Gottes-



reiches und hat mit dem eschatologischen auch den politischen
Charakter verloren.

Es lassen sich bei sorgfältiger Einzelexegese noch mehr Einzelheiten

erkennen, die ursprünglich diesen politischen Charakter der
Hinrichtung Jesu deutlich werden lassen. So ist der «Fluch» über den
unfruchtbaren Feigenbaum (Markus 11, 14) am besten als die apokalyptische

Ansage des Endes verständlich: Ehe die Zeit der Feigen kommt
(vier Wochen nach Ostern), wird das Ende kommen, sodaß niemand
mdhr von diesem Baum Feigen sammeln wird. Und die Kreuzigung
Jesu zwischen zwei «Räubern», Gesetzlosen ist kain Zufall, sondern
ein Zeiohen für die Erfüllung von Jesaja 53, 12, wie sie nach Lukas 22,
Vers 37, Jesus selbst angekündigt hat. Kein Wunder, daß dieses Zeiohen
aktiver Solidarität mit den Zeloten aus der Ueberlieferung verschwand
und nur von der Sorgfalt des Historikers Lukas bewahrt wurde. Ähnlich

erging es dem Bericht über apokalyptische Zeichen bei der
Hinrichtung Jesu. Die Totenauferstehung, das Erdbeben und Öffnen der
Gräber hat nur Matthäus 27, 52f berichtet, sicher keine legendäre
Ausgestaltung, sondern ein Rest alter Überlieferung. Allerdings hat die
Leidengesohiohte in allen Evangelien das entscheidende Zeichen
festgehalten: Der TempelVorhang zerriß und der römische Centurie erfüllt
mit seinem Bekenntnis zum Gottessohn (Markus 15, 39) die Verheißung
von Jesaja 56, 7 entsprechend der Ankündigung Jesu bei der
Tempeldemonstration: Für ihn ist der Tempel das Bethaus geworden.

Die politische Bedeutung der Auferstehung
Ist die politische Bedeutung der Kreuzigung Jesu unlösbar an ihre
eschatologische Qualität gebunden, insofern die Proklamation des Gottesreiches

das Ende der Weltherrschaft Roms ankündigte, so ist es
allerdings nicht der «historische Jesus», der die gegenwärtige politische
Bedeutung gewinnt, sondern die gegenwärtige politische Bedeutung des

Kreuzes Jesu hängt ebenso unlösbar daran, daß diese Proklamation
des Gottesreiches nicht die Idee eines gescheiterten, gekreuzigten Mis-
siasprätendenten war, auch nioht nur in einem Akt der Verzweiflung
von den Jüngern wieder aufgegriffen und weitergetragen wurde die
Sache Jesu geht weiter), sondern daß diese Proklamation ihre Erfüllung

gefunden hat, wie es die erste Gemeinde mit dem Zeugnis von der
Erscheinung des Auferstandenen, des Christus proklamiert. Der Inhalt
des Auferstehungszeugnisses ist: «die Sache Jesu ist zu ihrem Ziel
gekommen, erfüllt!» Dafür ist das Leben der ersten Gemeinde das
überzeugende Zeugnis. Die erste Gemeinde begründete ihr Leben als
Repräsentantin des Gottesreiches in dieser Welt mit dem Bericht von
Jesu Wirken.

Um dies zu verstehen, müssen wir uns vergegenwärtigen, daß die

10



apokalyptische Erwartung das messianischen Reiches, wie sie zu jener
Zeit in Israel lebendig war, eine Fülle von spektakulären Zeichen hatte,
die nicht erfüllt waren: Die Wüste sollte grünen, das Tote Meer von
Fischen wimmeln, unwahrscheinliche Ernten an Mehl und Wein sollten
allen Mangel in Überfluß verkehren. Aber der Sinn dieser Zeichen war,
daß mit dem messianischen Reich die ursprüngliche Ordnung der
Schöpfung wieder hergestellt werden sollte, nach der jedermann bekommen

sollte, was er für sein Leben brauchte. Dias suchte die Gemeinde
durch ihr gemeinsames Leben zu verwirklichen, bei dem jeder erhielt,
was er benötigte (Apg. 2, 45); und sie fand dies bereits durch Jesu
Wirken vorwegnehmend verwirklicht —in den Speisungen, die darum
so häufig überliefert wurden, wie keine andere Wundergescbichte. Und
wann Jesus vorgeworfen wurde, er lebe wie ein «Fresser und
Weinsäufer» (Matthäus 11, 19), so dürfen wir annehmen, daß diese
Bezugnahme auf Jesu Wirken, Bezugnahme auf sein tatsächliches Wirken
war — nioht nur ein Rückprojizieren eigener Wünsche in Jesu Leben.
Zu diesem Reich gehörte aber auch das Ende der Dämoneinherrschaft
und damit aller Krankheit. Entsprechend überlieferte die Gemeinde
von ihrem eigenen Wirken in Parallele zu Jesu Wirken die Heilung des
Gelähmten (Apg. 3, 1-11 Markus 2, 1-12), und die Gemeinde zeigt
noch deutlicher, was dies bedeutet: Der vom Gottesdienst Ausgeschlossene

darf jetzt den Tempel betreten und entsprechend Jesaja 35,6 Gott
preisen. Die Aufnahme des römischen Centurie in die Gemeinde (Apg.
10 und 11) war von Jesus in seinem Verhalten gegenüber dem

römischen Offizier in Kapernaum vorweggenommen (Matthäus 8, 5-13).
Alle diese Parallelen zeigen, daß die Gemeinde angesichts des

Fehlens der spektakulären apokalyptischen Zeichen in Jesu Wirken
das fand, was ihr eigenes Leben lim Gottesreich Charakterisieren sollte.
Das sind aber entscheidend politische Wesenszüge, die nur zu verstehen
sind im Zusammenhang der prophetischen Verheißungen für das
Gottesreich. Die Hinwendung zu den Armen und Ausgestoßenen ist nicht
etwa von Lukas aufgrund eines ihm eigenen Ideals Jesu Wirken
aufgeprägt, sondern verwirklicht das, was nach den Propheten in Israel
das Grundgebot gesellschaftlichen Verhaltens sein sollte und was für
das Gotitesreich als allgemein gültiges Gesetz erwartet wurde. Die
Durchbrechung der Völkerschranken, die Unterwerfung aller Völker
unter das Gottesgesetz war bereits Jesaja 2, 2-5 verheißen und diese
Verheißung Micha 4, 1-4 wieder aufgenommen. Daß niemand aufgrund
seiner Abstammung oder aufgrund von Leibesfeh'lern von der Gemeinschaft

des Gottesdienstes ausgeschlossen sein sollte, war Jesaja 56, 3-7
verheißen worden und wurde von Philippus nach Apg. 8, 26ff verwirklicht.

Daß Jesus niemal gegen Sklavenhaltung gepredigt hat, ist von

11



daher zu verstehen, daß dieses System jedenfalls im Volk Israel nicht
die Grundlage der Wirtschaft war. Daß die Herrschenden in Jerusalem
im Jahre 586 v. Ch. das Gebot der Freilassung der Sklaven nicht
einhielten, wird Jeremia 34, 8ff als Grund für die Eroberung Jerusalems
genannt. Das Grundgesetz Israels 3. Moses 19, 18: Liebe deinen Nächsten,

er list wie du, Ich bin der Herr! macht Sklavenhaltung für Israel
grundsätzlich unmöglich und ließ dieses Volk zu einem Fremdkörper
innerhalb der antiken Gesellschaft werden. Darum wurde die jüdische
Mission verboten, und dies war ein wesentlicher Grund für den antiken
Antisemitismus. Jesus hat dieses Grundgesetz nicht nur Markus 12, 31

aufgenommen, sondern dieses Gebot steht im Mittelpunkt der Regeln
für das Verhalten der Urchristenheit. Es ist die am meisten zitierte
Stelle des Alten Testaments im Neuen Testament. Nicht nur Paulus hat
darum praktisch dem kolossischen Handelsherrn Philemon die
Aufhebung der Sklaverei in seinem Hause befohlen, wenn er ihn bat, den
zurückkehrenden Sklaven als einen Bruder im Herrn und im Fleisch,
das heißt im täglichen Leben zu behandeln; in den christlichen
Gemeinden galt bald, wie in den synagogalen Gemeinden, der Freikauf
von Glaubensgenossen als Pflicht, und Celsus spottete über die
Christengemeinden als Vereine von Sklaven und Weibern. Lediglich die übliche
Auslegungspraxis, allein Jesusworte, Gleichnisse und Sprüche für
wesentlich zu halten, dagegen sein praktisches Wirken und ebenso das
Wirken der Urchristenheit zu übersehen, hat zu dem Urteil geführt,
daß Jesus die Sklaverei praktisch gebilligt habe. Das Gegenteil ist der
Fall. Dies aber wird in den Zusammenhängen seiner Hinrichtung sichtbar,

wenn wir die eschatologische Botschaft, konzentriert in der
prophetischen Tempelhandlung als Ursache der Hinrichtung erkennen. Es
ist sicher falsch, die Hinrichtung in dem Sinne als politisch zu bezeichnen,

daß sie das Ende eines politischen Kampfes sei, in dem zwei
Parteien im Bewußtsein des Gegensatzes einander gegenüberstehen. Insofern

aber die Reichsgottesbotschaft Jesu in ihrer inhaltlichen Füllung
vor allem — aber nicht allein — in den Augen des Synedriums und der
römischen Behörde gesellschaftliche und von daher politische
Veränderungen ankündigte, ist Jesus aus politischen Gründen gekreuzigt.

Folgerungen
Wenn wir dies feststellen, so ziehen wir nioht etwa daraus direkte
politische Folgerungen für unsere Gegenwart, um etwa das von Jesus

Begonnene aber nicht Vollendete weiter zu führen. Die Berufung auf
den historischen Jesus innerhalb einer politischen Theologie wäre
tatsächlich illegitim und gesetzlich, wenn sie nur den historischen Jesus
als Bezugsgröße hat. Sie wäre illegitim, weil damit die Urchristenheit
mit ihrer Osterbotschaft übersprungen wäre und die Kontinuität christ-

12



liehen Glaubens verloren ginge. Es begann eben nicht mit dem Jesus

von Nazareth, sondern es begann mit dem Auferstandenen. Diese
Berufung wäre gesetzlich, weil die Ankündigung des Heils durch Jesus
zur gesetzlichen Forderung umgewandelt würde. Aber damit ist der
historische Jesus, sein Prozeß und seine Hinrichtung mit ihrer politischen

Motivation nioht etwa als nicht realisierbare Vergangenheit
abzuschreiben. Die Auferstehungsbotschaft ist auch niieht nur dlie Ermöglichung

der Weiterführung der Verkündigung Jesu durch die Urchristenheit,

wie es etwa in der inhaltlichen Bestimmung behauptet wird: Die
Sache Jesu geht weiter. Der Stellenwert der Erscheinung des Christus
ist ein anderer.

Das was Jesus proklamierte und in seinem Wirken vorwegnahm,
das Kommen des Gottesreiohes, verkündigte die Urchristenheit als mit
dem Erscheinen des Christus, des Auferstandenen erfüllt. Die
Verkündigung des Auferstandenen durch die Urchristenheit bedeutet nicht
nur die Wiederbelebung des Gekreuzigten und damit die Bestätigung
seines Rechts durch Gottes Tat, sondern sie bedeutet als Erscheinung
des Christus, des Messias, den Anbruch des Gottesreiches. Dieses
Gottesreich hat aber inhaltlich alles das als Füllung, was Jesus ans
Kreuz brachte. Die Urchristenheit hat ihr Leben in der Freude des
Gottesreiches mit Jesu Wirken begründet; und Paulus hat darum den
Gekreuzigten als den Auferstandenen verkündigt, weil die Kreuzigung
erst inhaltlich zeigt, was mit dem Erscheinen des Auferstandenen
geschehen ist.

Da die Kreuzigung aber politischen Charakter trägt, hat die
Erfüllung dessen, was Jesus ans Kreuz brachte, ebenfalls politischen
Charakter. Das bedeutet nicht, daß die Christen jetzt politisch verwirklichen

sollen, was Jesus ankündigte, sondern es bedeutet, daß die
Christen unter dem gekommenen Gottesreich durch ihr Leben, Wirken
und Reden diese Gegenwart des Gottesreiches verwirklichen, wie es die
Urchristenheit mit ihrem Gemeindeleben begann. Das kann nicht zu
einer unkritischen Parteinahme für eines der bestehenden Programme
führen; denn kein Programm kann sich als Verwirklichung des Gottesreiches

verstehen oder gar erweisen. Engagieren Christen sich politisch,
so werden sie immer kritische Partner ihrer politischen Freunde sein.
Niemals aber können sie auf das politische Engagement darum
verzichten, weil Politik ein schmutziges Geschäft ist, oder weil in dieser
sündigen Welt alles ohne Hoffnung ist, sich allenfalls aus humanitären
Gründen hier und da etwas korrigieren läßt.

Man kann vielmehr sehr wohl die politische Zielsetzung der
unterschiedlichen Parteien daraufhin befragen, wo ein Schritt getan oder
angestrebt wird, der zum Gottesreich führt. Anders ausgedrückt, unter
der Proklamation des gekommenen Gottesreiches können wir politisch

13



prüfen, welche Schritte von dieser Zukunft bestimmt sind. Diese Prüfung
hätte als Gegenüber jene Schritte, die von der Vergangenheit bestimmt
sind, das Bestehende nur stabilisieren wollen. Das heißt nicht, daß
Christen die geschichtliche Entwicklung grundsätzlich als Fortschritt
begreifen und dementsprechend vonOptimismus getragen sind. Aber ein
grundsätzlicher Pessimismus ist ihnen erst recht nicht möglich, weil
sie damit den Auferstandenen ebenso verleugnen würden wie den
Glauben der Urohristen mit seiner gelebten Freude des Gottesreiches.
Um jedoch nüchtern zu urteilen, weder in Fortsdhrittsoptimismus noch
in Jammeirtalpessimismus zu machen, sollten wir so wie die ersten
Christen unser Leben in Wort und Tat an Jesu Wirken und Predigen
messen. Wenn wir unsere konkreten Entscheidungen darin begründen
können, sind sie din Zeugnis für den auferstandenen Gekreuzigten.

Hans-Werner Bartsch

Liebet eure Feinde!
Von Heinz Kraschutzki

In der Bergpredigt heißt es:
«Ihr habt gehört, daß zu den Alten gesagt ist 'Du sollst deinen
Freund lieben und deinen Feind hassen'. Ich aber sage euch L:iebet
eure Feinde ...»

Das Wort ist manchmal angezweifelt worden. Hat er das wirklich
gesagt? Das ist doch ganz unmöglich, das ist doch allzu kraß!

Bei manchen Worten, die Jesus zugeschrieben werden, haben wir
das Recht, daran zu zweifeln, ob sie echt sind. Ein Beispiel: Er soll
gesagt haben: «Ich bin der Weg, die Wahrheit und das Leben. Niemand
kommt zum Vater denn durch mich!» Dieses Wort paßt in keiner Weise
zu der Persönlichkeit des Jesus von Nazareth, der gesagt hat, wer sich
selbst erhöhe, der solle erniedrigt werden. Dieses Wort paßt vielmehr
genau in die Gedankenwelt der Katholischen Kirche, die immer wieder
und immer nooh betont, sie sdi die alleinseligmachende Kirche. Aus
ihrer Geisteswelt dürfte das Wort stammen.

Aber das Wort «Liebet eure Feinde!», das ist echt. Das paßt genau
in die Bergpredigt, die ja im wesentlichen eine Mahnung des Jesus an
die Menschen ist, in anderer Weise als bisher, in anständiger Weise
miteinander zusammenzuleben. Ohne das Wort von der Feindesliebe
wäre Jesus' ganze Botschaft, daß der Mensch seinen Nächsten lieben
solle wie sioh selbst, unvollkommen.

*

Aber die Feinde lieben — geht das denn überhaupt? Ist das nicht ein

14


	Der politisch gekreuzigte Christus

