
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 67 (1973)

Heft: 12

Artikel: Macht von unten

Autor: Sölle, Dorothee

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-142254

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-142254
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Macht von unten

Weihnachten ist nicht, wie man uns lange weismachen wallte, so etwas
wie «Licht von oben». Weihnachten ist — mit einem Wort aus der
amerikanischen Bürgerrechtsbewegung — Macht von unten. Nicht mehr,
nichts Besseres, nichts Höhares. Es gibt kaum ein Fest, bei dem so
überdeutlich wird, wie verkommen die christliche Tradition ist, wie
sinnentieert und darum gut zu verkaufen. Man kann sich klarmachen,
wie solche Sinnentleerung vor sich geht, wenn man beobachtet, mit
welcher Konsequenz alle realistischen, plebejischen, niederen Elemente
der Weihnachtsgeschichte getilgt worden sind: vor lauter Stern haben
wir uns angewöhnt, den dreckigen Stall zu übersehen, vor lauter Königen
die verängstigten Hirten vergessen oder zu idyllischen Schäfern gemacht,
und in den Kirchen hört man viel über Lobgesang, aber nichts darüber,
wie lange die Wehen bei Maria dauerten und ob sie sehr schrie. Die
Geschichte ist sakralisiert worden, ihre Profanität wurde allmählich
vergessen, weil es leichter ist, eine heilige Geschichte zum Trost zu benutzen
als von einer profanen zu lernen. Weihnachten ist Macht von unten.
Mit Macht meine ich Stärke, Kraft, Freude und Freiheit, die unten ihren
Anfang nehmen, die im Stall, auf dem Felde, am Arbeitsplatz sichtbar
werden. Macht heißt hier so vidi wie das Vermögen, zu erstarken,
Freude zu erleben und zu verteilen und Befreiung herzustellen, es ist
eine Macht, die sich nicht auf Befehl und Gewalt zu gründen braucht,
weil sie nichts mit Herrschaft zu tun hat. Wenn Martin Luther King
von «power» spricht — auch in der Formel «black power» — so ist
die Übersetzung «Gewalt» falsch, weil im Amerikanischen «violence»
und «power» unterschieden werden. Weihnachten nun, aber vielleicht
müssen wir vorsichtiger sagen: Was damit gemaint war, fängt unten
an, und Stall und Krippe, die von uns längst sentimental besetzten und
von der Waihnachtsindustrie verbrauchten und verkauften Symbole,
meinen nichts anderes als dieses «unten». Es mag sein, daß einige
Zuhörer die Frage, was mit Weihnachten eigentlich gemeint sei, nur noch
mit Erstaunen und Ungeduld ertragen. Da wir, so meinen sie, die Realität

dieser Sache Weihnachten in einer kapitalistischen Wohlstandsgesellschaft

ja vor Augen haben — welchen Sinn könnten solche bis zum
Überdruß gestellten Rückfragen und Deutungen haben? Dienen sie nicht
nur der Verschleierung dessen, was ist? Ich halte allerdings die
Konsequenz, die diese Nichtchristen zu ziehen geneigt sind, für falsch ,weil
ich bezweifle, ob der solchen Einwänden zugrunde liegende Begriff
von «Religion als Verschleierung» der hier zu verhandelnden Sache
entspricht und historisch haltbar ist. Sicher ist, daß das Unbehagen an
Weihnachten, wie an andere traditionellen und kommerzialisierten Festen,

349



bei Christen oder bai Nachchristen größer ist als bei Nichtchristen. Das
hängt damit zusammen, daß sie bewußt, und viel häufiger unbewußt,
von diesem Fest mehr erwarten, als es bieten kann. Sie stehen in einer
großen Tradition, in der sie sich nicht zurechtfinden können und mit der
sie sich doch arrangieren wollen. Das Unbehagen an Weihnachten,
man kann es schon ruhig die Angst vor Weihnachten nennen, greiftdabei
zurück auf Erwartungen, wie sie in einer christlichen und bürgerlichen
Kindheit woM geweckt werden konnten. Da taucht dar begreifliche
Wunsch auf, sich noch einmal «wie ein Kind» auf Weihnachten freuen
zu können, das heißt, noch einmal so auf einen Tag. eine Nacht, ein
Erlebnis hin laben zu können.

Es sind kindheitsgebundene Träume und Sehnsüchte, denen wir
dabei nachhängen, wir vergessen das eigene, inzwischen erwachsen
gewordene Leben, in dem es doch auch im Mai vorkommt, daß man sich
auf einen Menschan wie auf Weihnachten freut. Wir vergessen, daß
wir es längst gelernt haben, unsere Spannung, unsere Kraft, unsere
Vorfreude, also das, was ich eben unsere Macht genannt habe, in
unserem eigenen Leben salber zu realisieren, und daß nur diese Form
von Erfüllung, die erwachsenen, selbständig gewordenen Menschen
geschieht, den Namen «Gnade» im Ernst verdient. Wir verniedlichen und
banalisieren die Gnade, wenn wir sie im Modell des bürgerlichen Kindes
unter dem Weihnachtsbaum denken, aber die christliche Erziehung,
die die meisten von uns genossen haben, verführt zu solchen kindischen
und sentimentalen Träumen. Wir erwarten beschenkt zu werden,
obwohl wir schon gelernt haben, daß das Schenken nicht mit Dingen
abzumachen ist, sondern nur mit dem Leben selber, das man verteilen
oder horten kann. Wir haben Angst vor Weihnachten, weil dieser Tag
uns daran erinnert, daß uns die Intensität der Kinder abhanden
gekommen ist.

Manchmal kommt es mir so vor, als hätten Christen es schwerer.
erwachsen zu werden als Nichtchristen. Die Religion hält in ihnen eine
Sehnsucht, einen Anspruch, eine Hoffnung wach, die sich nicht
abspeisen läßt und die die uns abverlangte Anpassung an das Bestehende
erschwert. In einer Welt wie der unseren, in der Religion keine unzweideutige

soziale Ausdrucksform hat, wie sie zum Beispiel die Mönchsorden

im Mittelalter darstellten oder einige christliche Gruppen in
sozialistischen Ländern sie versuchen, in der die Kirchen eher alls

«Versicherungsanstalten gegen zu viel Religion» fungieren, bindet sich die
Sehnsucht vieler Christen nach Realisierung dessen, was der Glaube
erhofft, zurück an die Kindheit und an aine für das Kind richtige, im
Erwachsensein aber überwundene Erwartungshaltung, die alles vom
anderen und von außen erhofft.

In dieser Erwartungshaltung geraten Manschen in ein fatales Ver-

350



hältnis zur christlichen Tradition, das mit dem Ausdruck «sich
arrangieren», mit Hilfe von Blockflöten oder Kerzen, noch allzu harmlos
umschrieben ist. Das Evangelium selber kritisiert diese Erwartung, weil
wir in ihr — und darum ist sie so schwer auszurotten — immer nooh
auf Gott hoffen in einer vollständig unvermittelten Form. Wir denken
uns eine Begegnung mit ihm, ein Wahrwerden seiner Wirklichkeit, eine
Veränderung unserer Wirklichkeit, die dann — so träumen wir — mit
einem Schlag erfüllt und hei ist. Aber ist es das Evangelium der
Heiligen Nacht, das uns dazu ruft, auf das Licht von oben zu warten?
Müssen wir uns selber zu Hirten stilisieren, die im Dunkel wandernd
den Stern ihrer Träume erblicken? In gewissem Sinne verhalten Wir
uns zu den Geschichten von Weihnachten wie Voyeurs, wie Leute,
die ainem Liebesakt zusehen und sich von ihm erregen lassen, ohne
eine aktive partnerbezogene eigene Spontaneität zu entwickeln.
Tatsächlich ist es beschämend, Voyeur an den Erlebnissen und Gefühlen
anderer Jahrhunderte zu sein, deren religiöse Verhaltensformen wir
nicht wiederholen wollen, deren Gefühle und Erlebnisse wir nioht nach-
volilziehen können und die uns fremd bleiben, wiewohl sie eine
unvergessene Hoffnung in uns erhalten, aber so, daß sie sie nicht eigentlich

brennen, nur glimmen lassen. Man muß diese komplexe Beziehung
zur Religion nach zwei Richtungen hin aufarbeiten: Das religiöse
Bedürfnis, das sich im Wunsch, Weihnachten zu feiern, ausdrückt, hat
seine Wahrheit darin, daß es sich mit der Gegenwart nicht abfindet
und wie Kinder «alles» haben will, es verbiegt diese Wahrheit aber ins
kindische, passive Erwarten. Es kommt also nicht darauf an, die eigene
kindheitsgebundene Sehnsucht einfach loszuwerden und sie durch den
unbedenklich genossenen Weihnachtskonsum zu ersetzen, aber wir
müssen erkennen, inwiefern diese Sehnsucht zu einer Sentimentalität
verkommen ist, die mit dem Evangelium nichts zu tun hat.

Worin besteht denn aber dieses weihnachtliche Evangelium und
inwiefern können wir an der Macht von unten, die es verspricht,
teilnehmen und von ihr lernen? Es ist eine Aussage, die wie alles im
Evangelium einfach und schwer zu machen ist, sie heißt: Gott wird Mensch.
Es ist kain Zweifel darüber, was man das Geheimnis des Glaubens
nennen könnte, die Kraft, aus der er schöpft. Wo der Glaube in der
Geschichte der Christenheit innerhalb der kirchlichen Apparate
verraten wurde, da wurde dieser Satz zuschanden — daß Gott Mensch
geworden ist; da blieb Gott Gott, der erhabene Moloch, dem zu Ehren
Kriege geführt werden, Ketzer der Inquisition übergeben und Hexen
verbrannt werden mußten. Was es bedeutet, daß Gott Mensch wird,
das sei hier in zwei Richtungen entfaltet, die erste haißt: Gott wird
immer wieder Mensch, und die zweite: Gott wird immer mehr Mensch.
Man muß es in der Gegenwart denken, daß Gott Mensch wird, weil

351



sonst die perfekte, vergangene Aussage, daß Gott einmal Mensch
geworden ist, zu einem religiös verdinglichten Faktum wird, einer Art
Götzenbild, das keinen Schritt über die anderen Religionen hinausführt

und das wie ein Stein gegen andere benutzt werden kann. Der
Satz, daß Gott Mensch geworden ist, also die vergangene, perfekte,
abgegrenzte Aussage, ist in der Geschichte der Christenheit unter
anderem zum Mord an denen benutzt worden, die diesen Satz nicht
annahmen, den Juden. Ich meine, das sei ein Grund, diesen Satz zu
korrigieren. Es genügt nicht zu sagen: Gott ist einmal vor zweitausend
Jahren Mensch geworden, weil man auf diese Waise nur dogmatisch
korrekt verfährt, die Menschen aber, die von der Inkarnation etwas
haben sollten, wieder mit dem indes längst zum Himmel Emporgestiegenen

allein läßt. Das Geheimnis des Evangeliums ist nicht diese auf
Vergangenes bezogene Formel, daß Gott früher einmal Mensch
geworden ist, sondern daß er immer wieder Mensch wird. Inkarnation
ist kein einmaliger Vorgang, der um 30 nach Chrstus in Jerusalem
abgeschlossen wurde; Inkarnation, wenn wir überhaupt wissen, was das

bedeutet, geht weiter. Gott wird immer wieder Mensch, auch heute. Wer
Gott im Gesicht das Kindes von Bethlehem gesehen hat, der wird kein
Kind mehr ansahen können, ohne sich dieses Kindes zu erinnern, nein,
Erinnerung ist ein zu schwaches Wort, man kann vielleicht sagen, dem
wird Gott immer wieder Mensch, dam begegnet Gott an dem einzigen
Ort, wo er nach dem Evangelium begegnen kann — eben nicht im
Anstaunen des Universums oder im Kultus, sondern im anderen
Menschen. Dann wird unser Stall die Baracke in der Vorstadt und unsere
Krippe das Friedensdorf der von Napalm verbrannten Kinder, und wir
brauchen Stall und Krippe, Ochs und Esel, Stern und Lobgesang nicht
mehr in den ehrwürdigen Häusarn der Tradition zu suohen, weil sie so
nah bei uns sind, daß sie für uns das Nächste werden.

Weihnachten führt dann die Geschichte, die in der Sohöpfung
begonnen hat, fort. Dort wird erzählt, wie Menschen das Gesicht Gottes
bekommen haben und ihm ähnlich sehen. Weihnachten wird erzählt,
daß Gott sich nicht nur nicht scheute, sein Gesicht zu verlieren, weil
er es uns gab, sondern daß er auch unser Schicksal teilen wollte
— unsere Hinfälligkeit, unser Ausgaliefertsein an die barmherzigen
Ochs und Esel, an Kälte und Wind, an andere Menschen und ans
Sterben. Alles dieses, was wir tun und erleiden, geboren werden, keinen
Platz haben, leiden und sterben, bekommt in dieser Geschichte eine

Würde und einen Rang, von dam Menschen außerhalb der Erfahrung
Christi nur zu träumen wagen, eben den höchsten. In diesem Kinde sind
alle Kinder gleichberechtigt und mit der gleichen Chance des ewigen,
des wahren Lebens erfüllt. Daß Gott immer wieder Mensch wird, heißt
für das Leben jedes Menschan Absolutheit. Geboren werden und

352



Kinder bekommen, arbeiten und essen, weinen und lachen, lieben und
sterben bekommen einen Rang, eine Wichtigkeit, einen Ernst, der den
Gegnern des Christentums immer lächerlich erschienen ist. Gott wird
immer wieder Mensch, darin ist jeder Zynismus abgewiesen, auch der
versteckte, der das Leben teilweise bejaht und gelegentlich liebt und es

unter Umständen schützt und rettet. Wir meinen das ganze, das un-
ausgeschöpfte Leben, das beschädigt wird, wenn es auch nur zeitweilig
oder bedingt als Sache angesehen wird. Gott wird immer wieder Mensch,
das bedeutet, daß menschliches Leben nicht dem Zufall, der Banalität
oder den Planungsbüros einfach ausgeliefert ist, weil wir in jedem
Menschen Gott, wenn nicht erkennen, so doch glauben. «Gott» wäre
dabei allerdings immer noch die falsche Chiffre, wenn er als Licht von
oben und von außen in eine trübe Welt einfiele und wenn er nicht wahrhaft

weilnachtllich gedacht wird als die Macht von unten, die unten
anfängt, die Befreiung für alle herzustellen. Denn Gott wird nicht nur
immer wieder Mensch, er wird auch immer mehr Mensch. Es ist
bekannt, daß dieser Prozeß der Weltgeschichte, in dar Gott immer mehr
Mensch wird, den meisten Theologen unheimlich ist, so daß sie ihn zu
verdächtigen suchen als Abfall vom Glauben. In Wirklichkeit ist hier
die Frage gestellt, wie ernst sie die Inkarnation nahmen oder wie weit
sie Gott erlauben, sich zu inkarnleren.

Es hat sicher Zeiten gegeben, in denen die Christen ihre Beziehung

zu dem Vatergott im Himmel und dem Brudergott auf Erden
harmonisch ausgleichen konnten und in denen die Liebe ungeteilt dem
Vater und den Brüdern, einem im anderen, gelten konnte. Aber die
Regel war diese prästabilisierte Harmonie nicht, die Regel war, daß
man den Vater ehrte, auf Kosten der Brüder, dem Vater zu Ehren
Kriege und Sklaverei betrieb und daß man dem keineswegs inkarnier-
ten, dem unweihnaohtlichen Gott Opfer brachte. Dieses Geist- und
Himmelswesen, das keines Fleisches fähig ist, ist heute tot in dem Sinne,
daß kein Bedürfnis mehr nach seinem Eingreifen besteht. Tot ist der
Gott, der nicht Mensch geworden ist. Es gibt zwar noch immer Christen,
die meinen, sie müßten sich bai einem Streit zwischen dem Vater und
den Brüdern auf die Seite desVaters schlagen, sie müßten ihn
rechtfertigen, statt ihn zu verklagen, oder auch: Manschen verurteilen, statt
ihre Verhältnisse zu untersuchen. Die größere Anzahl gerade der jungen
Christen in der ganzen Welt geht allerdings einen anderen Weg, den
Weg der Brüder. Es mag vielleicht manchem überspitzt erscheinen, aber
ich befürchte, es gibt für jeden von uns Situationen, wo er wählen muß
zwischen dam ewig thronenden Vater und dem nichts als ein Mensch
gewordenen Bruder, zwischen dar Sehnsucht nach Geborgenheit und
ihre Erfüllung, die uns religiös übergestülpt wird und der erwachsenen,
weltlichen, politischen Arbeit an der Humanisierung unserer Erde,

353



zwischen Licht von oben und Macht von unten, und ich kann nur
wünschen, daß sich alle für Weihnachten entscheiden, das heißt für das
hilflose Baby von nebenan.

Es ist heute wichtig, das Stück Raballion, das in Weihnachten steckt,
wieder zu entdecken. Gott wurde Macht von unten und jener Gott, der
nach dam Glauben der vorindustriellen Welt von oben lenkt und
befiehlt, herrscht und richtet, ist im Lauf der Geschichte mehr und mehr
zurückgetreten. Er hat seine Sache dam Sohn anvertraut, und dieser
Sohn hat allen Söhnen Mut zur Macht von unten gemacht. Eine der
ältesten Waihnachtshymnen der Christen besingt diese Änderung aller
Machtverhältnisse, die Weihnachten anfing und noch lange nicht zu
Ende ist. Es heißt da bei Ignatius über Christi Geburt: «Ein Stern
strahlte am Himmal auf über allen Sternen So löste sich das Band
der Zauberei, und die Fessel der Bosheit verschwand, die Unwissenheit
wurde enlmächtigt und die alte Herrschaft zerstört, als Gott in menschlicher

Gestalt erschien, um das unsichtbare Leben zu erneuern.» Noch
ist wenig davon eingelöst, das Band der Zauberei bindet uns an den
Konsum, den wir auf Befehl anderer selber herstellen und zu Nutzen
anderer wieder verbrauchen sollen; die Fesseil der Bosheit ist nicht
verschwunden, sie produziert waiter Kriege und wachsende Unterdrük-
kung; die Unwissenheit wird gerade in unserem Lande gestützt und
künstlich aufrechterhalten; und daß die alte Herrschaft zerstört sai, das
möchte ich wohl glauben — aber sehr sichtbar ist es noch nicht
geworden. Bestehen bleibt das Versprechen von Weihnachten, daß Gott
als Macht von unten in menschlicher Gestalt erschien, um das unsichtbare

Leben zu erneuern.
Wir stehen an einem Punkt, wo das Sterben des alten, den Kindern

allmächtig scheinenden Vaters, noch viele beunruhigt. Wir hatten noch
keine Gelegenheit, Inkarnation so ernst zu nehmen, wie sie ist. Aber
schon ist das Reich der Söhne angebrochen, das unsichtbare Leben
erneuert sich. Wir haben keinen Grund, zu beseufzen, daß Weihnachten
entleert und kommerzialisiert sei, solange wir nicht bemerken, daß unser
ganzes Leben entleert und kommerzialisiert ist. Das Unbehagen und
die Angst vieler Christen werden heute dringend gabraucht, diese Waffen

werden aingeschmolzen und zu Sicheln und Pflugscharen gemacht.
Die Kraft derer, die lange von Angst und Rasignation beherrscht waren,
ist ein Potential für die Veränderung der Erde. Wir haben allen Grund
uns zu freuen, daß an Weihnachten Macht von unten sichtbar geworden

ist, daß Gott immer wieder und immer mehr Mensch wird. Wir
werden neue Formen dieser Freude finden — ich bin ziemlich sicher,
daß sie den bürgerlichen Rahmen des Familienfestes sprengen werden.
Wir werden zu überlegen und zu experimentieren haben, wie und mit
wem wir Weihnachten feiern. Wir werden dabei Fehler machen und wir
warden in Konflikte mit kirchlichen und politischen Bürokratien kommen.

Wir werden lernen. Dorothée Solle
in «Das Recht ein anderer zu werden» (Sammlung Luchterhand);

siehe Buchbesprechung.


	Macht von unten

