Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 67 (1973)

Heft: 12

Artikel: Macht von unten

Autor: Solle, Dorothee

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-142254

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-142254
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Macht von unten

Weihnachten ist nicht, wie man uns lange weismachen wollte, so etwas
wig «licht von obeny. Weihnachten ist — mit einem Wort aus der ame-
rikanischen Biirgerrechtsbewegung — Macht von unten. Nicht mehr,
nichts Besseres, nichts Hoheres. Es gibt kaum ein Fest, bei dem so
uberdeutlich wird, wie verkommen die christliche Tradition ist, wie
sinnentieert und darum gut zu verkaufen. Man kann sich klarmachen,
wie solche Sinnentleerung vor sich geht, wenn man beobachtet, mit
welcher Konsequenz alle realistischen, plebejischen, niederen Elemente
der Weihnachtsgeschichte getilgt worden sind: vor lauter Stern haben
wir uns angewohnt, den dreckigen Stall zu tibersehen, vor lauter Konigen
die verdngstigien Hirten vergessen oder zu idyllischen Schifern gemacht,
und in den Kirchen hort man viel tiber Lobgesang, aber nichts dariiber,
wie lange die Wehen bei Maria dauerten und ob sie sehr schrie. Die
Geschichte ist sakralisiert worden, ihre Profanitdt wurde allméhlich ver-
gessen, weil es leichter ist, eine hefilige Geschichte zum Trost zu benutzen
als von einer profanen zu lernen. Weihnachten ist Macht von unten.
Mit Macht meine ich Stidrke, Kraft, Freude und Freiheit, die unten ihren
Anfang nehmen, die im Stall, auf dem Felde, am Arbeitsplatz sichtbar
werden. Macht hei3t hier so viel wie das Vermdgen, zu erstarken,
Freude zu erleben und zu verteilen und Befreiung herzustellen, es ist
eing Macht, die sich nicht auf Befehl und Gewalt zu griinden braucht,
weil sie nichts mit Herrschaft zu tun hat. Wenn Martin Luther King
von «powery spricht — auch in der Formel «black powery — so ist
die Ubersetzung «Gewalt» falsch, weil im Amerikanischen «violence»
und «powery unterschieden werden. Weihnachten nun, aber vielleicht
mussen wir vorsichtiger sagen: Was damit gemeint war, fingt unten
an, und Stall und Krippe, die von uns lingst sentimental besetzten und
von der Weihnachtsindustrie verbrauchten und verkauften Symbole,
meinen nichts anderes als dieses «unten». Es mag sein, dal} ¢inige Zu-
horer die Frage, was mit Weihnachten eigentlich gemeint sei, nur noch
mit Erstaunen und Ungeduld ertragen. Da wir, so meinen sie, die Reali-
tdt dieser Sache Weihnachten in einer kapitalistischen Wohlstandsgesell-
schaft ja vor Augen haben — welchen Sinn konnten solche bis zum
Uberdruf} gestellten Riickfragen und Deutungen haben? Dienen sie nicht
nur der Verschleierung dessen, was ist? Ich halte allerdings die Kon-
sequenz, die diese Nichtchristen zu ziehen geneigt sind, fiir falsch ,weil
ich bezweifle, ob der solchen Einwidnden zugrunde liegende Begriff
von «Religion als Verschleierung» der hier zu verhandelnden Sache ent-
spricht und historisch haltbar ist. Sicher ist, dafl das Unbehagenan Weih-
nachten, wie an andere traditionellen und kommerzialisierten Festen,

349



bei Christen oder bei Nachchristen grofier ist als bei Nichtchristen. Das
hingt damit zusammen, daf} sie bewuf3t, und viel hdufiger unbewuft,
von diesem Fest mehr erwarten, als es bieten kann. Sie stehen in einer
groflen Tradition, in der sie sich nicht zurechtfinden kénnen und mit der
siec sich doch arrangieren wollen. Das Unbehagen an Weihnachten,
man kann es schon ruhig die Angst vor Weihnachten nennen, greiftdabei
zurtick auf Erwartungen, wie sic in einer christlichen und biirgerlichen
Kindheit wohl geweckt werden konnten. Da taucht der begreifliche
Wunsch auf, sich noch einmal ¢wie ein Kind» auf Weihnachten freuen
zu konnen, das heil3t, noch einmal so auf einen Tag, eine Nacht, ein
Erlebnis hin leben zu konnen.

Es sind kindheitsgebundene Tridume und Sehnsilichte, denen wir
dabei nachhingen, wir vergessen das eigene, inzwischen erwachsen ge-
wordene Leben, in dem es doch auch im Mai vorkommt, dal man sich
auf einen Menschen wie auf Wethnachten freut. Wir vergessen, dall
wir es ldngst gelernt haben, unsere Spannung, unsere Kraft, unsere
Vorfreude, also das, was ich eben unsere Macht genannt habe, in un-
serem eigenen Leben selber zu realisieren, und daB nur diese Form
von Erfiillung, die erwachsenen, selbstindig gewordenen Menschen ge-
schieht, den Namen «Gnade» im Ernst verdient. Wir verniedlichen und
banalisieren die Gnade. wenn wir sie im Modell des biirgerlichen Kindes
unter dem Weihnachtsbaum denken, aber die christliche Erziehung,
die die meisten von uns genossen haben, verfiihrt zu solchen kindischen
und sentimentalen Traumen. Wir erwarten beschenkt zu werden, ob-
wohl wir schon gelernt haben, dal3 das Schenken nicht mit Dingen ab-
zumachen ist, sondern nur mit dem Leben selber, das man verteilen
oder horten kann. Wir haben Angst vor Weihnachten, weil dieser Tag
uns daran erinnert, dal’ uns die Intensitdt der Kinder abhanden ge-
kommen ist.

Manchmal kommt es mir so vor, als hiatten Christen es schwerer,
erwachsen zu werden als Nichtchristen. Die Religion hilt in ihnen eine
Sehnsucht, einen Anspruch, eine Hoffnung wach, die sich nicht ab-
speisen 1dBt und die die uns abverlangte Anpassung an das Bestehende
erschwert. In einer Welt wie der unseren, in der Religion keine unzwei-
deutige soziale Ausdrucksform hat, wie sie zum Beispiel die Monchs-
orden im Mittelalter darstellten oder einige christliche Gruppen in so-
zialistischen Lindern sie versuchen, in der die Kirchen eher alls «Ver-
sicherungsanstalten gegen zu viel Religiony fungieren, bindet sich die
Sehnsucht vieler Christen nach Realisierung dessen, was der Glaube
erhofft, zuriick an die Kindheit und an eine fiir das Kind richtige, im
Erwachsenséin aber iiberwundene Erwartungshaltung, die alles vom
anderen und von auflen erhofft.

In dieser Erwartungshaltung geraten Menschen in ein fatales Ver-

350



haltnis zur christlichen Tradition, das mit dem Ausdruck «sich arran-
giereny, mit Hilfe von Blockfloten oder Kerzen, noch allzu harmlos
umschrieben ist. PDas Evangelium selber kritisiert diese Erwartung, weil
wir in thr — und darum ist sie so schwer auszurotten — immer noch
auf Gott hoffen in einer vollstindig unvermittelten Form. Wir denken
uns einc Begegnung mit 'thm, ein Wahrwerden seiner Wirklichkeit, eine
Verdnderung unserer Wirklichkeit, die dann — so trdumen wir — mit
einem Schlag erfiillt und heil ist, Aber ist es das Evangelium der Hei-
ligen Nacht, das uns dazu ruft, auf das Licht von oben zu warten?
Miissen wir uns selber zu Hirten stilisieren, die im Dunkel wandernd
den Stern ihrer Trdume erblicken? In gewissem Sinne verhalten wir
uns zu den Geschichten von Weihnachten wie Voyeurs, wie Leute,
die einem Liebesakt zusehen und sich von ihm erregen lassen, ohne
eine aktive partnerbezogene eigene Spontaneitit zu entwickeln. Tat-
sdchlich ist es beschdmend, Voyeur an den Erlebnissen und Gefiihlen
anderer Jahrhunderte zu sein, deren religiose Verhaltensformen wir
nicht wiederholen wollen, deren Gefiihle und Erlebnisse wir nicht nach-
vollziehen konnen und die uns fremd bleiben, wiewohl sie eine un-
vergessene Hoffnung in uns erhalten, aber so, dal3 sie sie nicht efigent-
lich brennen, nur glimmen lassen. Man muf} diese komplexe Bezichung
zur Religion nach zwei Richtungen hin aufarbeiten: Das religiose Be-
dirfnis, das sich im Wunsch, Wethnachten zu feiern, ausdriickt, hat
seine Wahrheit darin, daf es sich mit der Gegenwart nicht abfindet
und wie Kinder «allesy haben will, es verbiegt diese Wahrheit aber ins
kindische, passive Erwarten. Es kommt also nicht darauf an, die eigene
kindheitsgebundene Sehnsucht einfach loszuwerden und sie durch den
unbedenklich genossenen Weihnachtskonsum zu ersetzen, aber wir
missen erkennen, inwiefern diese Sehnsucht zu einer Sentimentalitdt
verkommen ist, die mit dem Evangelium nichts zu tun hat.

Worin besteht denn aber dieses weihnachtliche Evangelium und
inwiefern konnen wir an der Macht von unten, die es verspricht, teil-
nehmen und von ihr lernen? Es ist eine Aussage, die wie alles im Evan-
gelium einfach und schwer zu machen ist, sie heiBBt: Gott wird Mensch.
Es ist kein Zweifel dariiber, was man das Geheimnis des Glaubens
nennen konnte, die Kraft, aus der er schopft. Wo der Glaube in der
Geschichte der Christenheit innerhalb der kirchlichen Apparate ver-
raten wurde, da wurde dieser Satz zuschanden — dafB3 Gott Mensch
geworden ist; da blieb Gott Gott, der erhabene Moloch, dem zu Ehren
Kriege gefithrt werden, Ketzer der Inquisition iibergeben und Hexen
verbrannt werden muBten. Was es bedeutet, daB Gott Mensch wird,
das sei hier in zwei Richtungen entfaltet, die erste heiBt: Gott wird
immer wieder Mensch, und die zweite: Gott wird immer mehr Mensch.
Man mul es in der Gegenwart denken, dall Gott Mensch wird, weil

351



sonst die perfekte, vergangene Aussage, dafl Gott e¢inmal Mensch ge-
worden ist, zu einem religios verdinglichten Faktum wird, einer Art
Gotzenbild, das keinen Schritt iiber die anderen Religionen hinaus-
fithrt und das wie ein Stein gegen andere benutzt werden kann. Der
Satz, daB Gott Mensch geworden ist, also die vergangene, perfekte,
abgegrenzte Aussage, ist in der Geschichte der Christenheit unter an-
derem zum Mord an denen benutzt worden, die diesen Satz nicht
annahmen, den Juden. Ich meine, das sei e¢in Grund, diesen Satz zu
korrigieren. Es geniigt nicht zu sagen: Gott ist einmal vor zweitausend
Jahren Mensch geworden weil man auf diese Weise nur dogmatisch
korrekt verfdhrt, die Menschen aber, die von der Inkarnation etwas
haben sollten, wieder mit dem dindes langst zum Himmel Emporgestie-
genen allein 1iBt. Das Geheimnis des Evangeliums ist nicht diese auf
Vergangenes bezogene Formel, dall Gott frither einmal Mensch ge-
worden ist, sondern daf} er immer wieder Mensch wird. Inkarnation
ist kein einmaliger Vorgang, der um 30 nach Chrstus in Jerusalem ab-
geschlossen wurde; Inkarnation, wenn wir {iberhaupt wissen, was das
bedeutet, geht weiter. Gott wird immer wieder Mensch, auch heute. Wer
Gott im Gesicht des Kindes von Bethlehem gesehen hat, der wird kein
Kind mehr ansehen konnen, ohne sich dieses Kindes zu erinnern, nein,
Erinnerung ist ein zu schwaches Wort, man kann vielleicht sagen, dem
wird Gott immer wieder Mensch, dem begegnet Gott an dem einzigen
Ort, wo er nach dem Evangelium begegnen kann — eben nicht im
Anstaunen des Universums oder im Kultus, sondern im anderen Men-
schen. Dann wird unser Stall die Baracke in der Vorstadt und unsere
Krippe das Friedensdorf der von Napalm verbrannten Kinder, und wir
brauchen Stall und Krippe, Ochs und Esel, Stern und Lobgesang nicht
mehr in den ehrwiirdigen Hiusern der Tradition zu suchen, weil sie so
nah bei uns sind, daf sie fiir uns das Nachste werden.

Weihnachten fithrt dann die Geschichte, die in der Schopfung be-
gonnen hat, fort. Dort wird erzahlt, wiec Menschen das Gesicht Gottes
bekommen haben und ihm #hnlich sehen. Weihnachten wird erzihlt,
daB Gott sich nicht nur nicht scheute, sein Gesicht zu verlieren, weil
er es uns gab, sondern dafl er auch unser Schicksal teilen wollte
- unsere Hinfilligkeit, unser Ausgeliefertsein an die barmherzigen
Ochs und FEsel, an Kialte und Wind, an andere Menschen und ans
Sterben. Alles dieses, was wir tun und erleiden, geboren werden_ keinen
Platz haben, leiden und sterben, bekommt in dieser Geschichte eine
Wiirde und -einen Rang, von dem Menschen auBerhalb der Erfahrung
Christi nur zu triumen wagen, eben den hochsten. In diesem Kinde sind
alle Kinder glefichberechtigt und mit der gleichen Chance des ewigen,
des wahren Lebens erfiillt. DaB Gott immer wieder Mensch wird, heif3t
fiir das Leben jedes Menschen Absolutheit. Geboren werden und

352



Kinder bekommen, arbeiten und essen, weinen und lachen, lieben und
sterben bekommen einen Rang, eine Wichtigkelit, einen Ernst, der den
Gegnern des Christentums immer ldcherlich erschienen ist. Gott wird
immer wieder Mensch, danin ist jeder Zynismus abgewiesen, auch der
versteckie, der das Leben teilweise bejaht und oelege!nthch liebt und es
unter Umstdnden schiitzt und rettet. Wir mefinen das ganze, das un-
ausgeschopfte Leben, das beschadigt wird, wenn es auch nur zeitweilig
oder bedingt als Sache angesehen wnd Gott wird immer wieder Mensch,
das bvde‘mef daB3 menschliches Leben nicht dem Zufall, der Banalitat
oder den Planungsbiiros einfach ausgeliefert ist, weil wir in jedem
Menschen Gott, wenn nicht erkennen, so doch glauben. «Gotty wire
dabei allerdings immer noch die falsche Chiffre, wenn er als Licht von
oben und von aullen in eine tritbe Welt einfiele und wenn er nicht wahr-
haft weilnachtlich gedacht wird als die Macht von unten, die unten an-
fangt, die Befreiung fur alle herzusiellen. Denn Gott wird nicht nur
immer wieder Mensch, er wird auch immer mehr Mensch. Es ist be-
kannt, daB3 dieser Proze3 der Weltgeschichte, in der Gott immer mehr
Mensch wird, den meisten Theologen unheimlich ist, so daf} sie ihn zu
verdachtigen suchen als Abfall vom Glauben. In Wirklichkeit ist hier
die Frage gestellt, wie ernst sie die Inkarnation nehmen oder wie weit
sie Gott erlauben, sich zu inkarnieren,

Es hat sicher Zeiten gegeben, in denen die Christen ihre Bezie-
hung zu dem Vatergott im Himmel und dem Brudergott auf Erden har-
monisch ausgleichen konnten und in denen die Liebe ungeteilt dem
Vater und den Briidern, einem im anderen, gelten konnte. Aber die
Regel war diese prastabilisierte Harmonie nicht, die Regel war, dal3
man den Vater ehrte, auf Kosten der Brider, dem Vater zu Ehren
Kriege und Sklaverei betrieb und dall man dem keineswegs inkarnier-
ten, dem unweihnachtlichen Gott Opfer brachte. Dieses Geist- und
Himmelswesen, das keines Fleisches fahig ist, ist heute tot in dem Sinne,
daBl kein Bediirfnis mehr nach seinem Eingreifen besteht. Tot ist der
Gott, der nicht Mensch geworden ist. Es gibt zwar noch immer Christen,
die meinen, sie mii3ten sich bei einem Strefit zwischen dem Vater und
den Briidern auf die Seite desVaters schlagen, sie mii3ten thn recht-
fertigen, statt ihn zu verklagen, oder auch: Menschen verurteilen, statt
thre Verhdltnisse zu untersuchen. Die groBere Anzahl gerade der jungen
Christen in der ganzan Welt geht allerdings einen anderen Weg, den
Weg der Briider. Es mag vielleicht manchem iiberspitzt erscheinen, aber
ich befurchte, es gibt fiir jeden von uns Situationen, wo er wihlen mufl
zwischen dem ewig thronenden Vater und dem nichts als ein Mensch
gewordenen Bruder, zwischen der Sehnsucht nach Geborgenheit und
ihre Erfiillung, die uns religits iibergestiilpt wird und der erwachsenen,
weltlichen, politischen Arbeit an der Humanisierung unserer Erde,

353



zwischen Licht von oben und Macht von unten, und ich kann nur
wunschen, dal} sich alle fiir Wethnachten entscheiden, das heif3t fiir das
hilflose Baby von nebenan.

Es ist heute wichtig, das Stiick Rebellion, das in Weihnachten steckt,
wieder zu entdecken. Gott wurde Macht von unten und jener Gott, der
nach dem Glauben der vorindustriellen Welt von oben lenkt und be-
fiehlt, herrscht und richtet, ist im Lauf der Geschichte mehr und mehr
zurickgetreten. Er 'hat seine Sache dem Sohn anvertraut, und dieser
Sohn hat allen S6hnen Mut zur Macht von unten gemacht. Eine der
altesten Weihnachtshymnen der Christen besingt diese Anderung aller
Machtverhéltnisse, die Weihnachien anfing und noch lange nicht zu
Ende ist. Es hei3t da bei Ignatius lber Christi Geburt: «Ein Stern
strahlte am Himmel auf {iber allen Sternen ... So loste sich das Band
der Zauberei, und die Fessel der Bosheit verschwand, die Unwissenheit
wurde entmichtigt und die alte Herrschaft zerstort, als Gott in mensch-
licher Gestalt erschien, um das unsichtbare Leben zu erneuern.» Noch
ist wenig davon eingelost, das Band der Zauberei bindet uns an den
Konsum, den wir auf Befehl anderer selber herstellen und zu Nutzen
anderer wieder verbrauchen sollen; die Fessel der Bosheit ist nicht ver-
schwunden, sie produziert weiter Kriege und wachsende Unterdriik-
kung; die Unwissenheit wird gerade in unserem Lande gestiitzt und
kinstlich aufrechterhalten; und daB die alte Herrschaft zerstort sei, das
mochte ich wohl glauben — aber sehr sichtbar ist es noch nicht ge-
worden. Bestehen bleibt das Versprechen von Weihnachten, dafl Gott
als Macht von unten in menschlicher Gestalt erschien, um das unsicht-
bare Leben zu erneuern,

Wir stehen an einem Punkt, wo das Sterben des alten, den Kindern
allméchtig schelinenden Vaters, noch viele beunruhigt. Wir hatten noch
keine Gelegenheit, Inkarnation so ernst zu nehmen, wie sie ist. Aber
schon ist das Reich der S6hne angebrochen, das unsichtbare Leben er-
neuert sich. Wir haben keinen Grund, zu beseufzen, dafl Weihnachten
entleert und kommerzialisiert sei, solange wir nicht bemerken, daf3 unser
ganzes Leben entleert und kommerzialisiert ist. Das Unbehagen und
die Angst vieler Christen werden heute dringend gebraucht, diese Waf-
fen werden eingeschmolzen und zu Sicheln und Pflugscharen gemacht.
Die Kraft derer, die lange von Angst und Resignation beherrscht waren,
ist ein Potential fiir die Verinderung der Erde. Wir haben allen Grund
uns zu freuen, dall an Weihnachten Macht von unten sichtbar gewor-
den ist, da3 Gott immer wieder und immer mehr Mensch wird. Wir
werden neue Formen dieser Freude finden — .ich bin ziemlich sicher,
dalB3 sie den biirgerlichen Rahmen des Familienfestes sprengen werden.
Wir werden zu iberlegen und zu experimentieren haben, wie und mit
wem wir Weihnachten feiern. Wir werden dabei Fehler machen und wir
werden in Konflikte mit kirchlichen und politischen Biirokratien kom-
men. Wir werden lernen. Dorothee Solle

in «Das Recht ein anderer zu werden» (Sammlung Luchterhand);
siehe Buchbesprechung.



	Macht von unten

