
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 67 (1973)

Heft: 10

Artikel: Die römisch-katholische Kirche in Peru (Teil II und Schluss) :
lehramtliche Motivationen ; Pastorale Richtlinien

Autor: Kobe, Willi

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-142233

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-142233
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


heitsvertretung, denn die wird, wenn's draufamkommt, überstimmt. Die
Frage der Mitbestimmung ist nicht nur eine politische Frage. Nehmen
wir an: Dein Mann erhält die Kündigung. Er muß eine neue Stelle
suchen und findet sie nicht im selben Dorf oder im selben Quartier;
man muß umziehen. Der Mann ist vielleicht schon fünfzig. Am andern
Ort wissen sie, daß der jetzt froh sein muß usw. Das kann zu einem
schweren menschlichen Problem für diesen Mann und für seine ganze
Familie werden. So etwas trifft ja nicht nur den Magen, das tägliche
Brot, sondern den ganzen Menschen.

«Wer ein sichtbares Zeichen des Heiligen Geistes empfangen hat,
hat es empfangen, um damit allen andern hilfreich zu sein», zum Nutzen

der Gemeinde, der Gemeinschaft. Seht, es ist doch so, daß jeder
die Anerkennung durch andere Menschen suoht und braucht, mindestens
einiger weniger. Man kann nicht leben, wenn man von niemandem
anerkannt wird, du nicht und ich nicht. Das gilt gerade auch auf dem
Gebiet, wo Macht ausgeübt wird. Die Achtung vor dem andern bringt
es mit sich, daß ich Verständnis aufbringen muß, wenn er in
Entscheidungsfragen seiner Existenz mitreden will. Ob wir hier das Vorbild
der Gemeinde Jesu Christi als Leib ernst nehmen, dürfte darüber
entscheiden, ob wir den Menschen ernst nehmen, ob wir Nächstenliebe
gelten lassen. Lieben heißt, den andern ernst nehmen. Nicht umsonst
hat Jesus so viele Menschen als erstes schlicht anerkannt und akzeptiert.

In unserem Text ist die Rede gewesen vom Leib und seinen Gliedern.

«Wenn ein Glied Schmerz empfindet, leiden sie alle, wenn ein
Organ etwas Schönes empfängt, freut der ganze Leib sich mit. Ihr aber
seid der geistliche Leib des Christus, und jeder ist in seinem Teil ein
Glied oder Organ.» Das Leben ist so eingerichtet, daß dein eigenes
Dasein nur gelingt, wenn du auch den andern förderst. Wohl das
deutlichste Beispiel ist die Ehe. Die Ehe wächst nur, wenn beide wachsen,
wenn jedes dem andern Raum gibt zum Menschsein, zum Wachsen im
Menschlichen, und zwar in seiner eigenen Art.

Damit wächst die Gemeinschaft, von der auch ich profitiere. Christus

schenkt uns seine Liebe, damit wir liebes- und gemeinschaftsfähig
werden. Das Glück des andern ist wesentlicher Bestandteil deines
eigenen Glücks. Die Liebe ist des Daseins Erfüllung. H. Sonderegger

Die römisch-katholische Kirche in Peru
(II. Teil und Schluß)

Lehramtliche Motivationen

Der Blick auf unsere Wirklichkeit aus einer christlichen Perspektive
zwingt uns, zur Schaffung einer neuen Menschheit beizutragen. Alle

289



sozialen Reformen, die wir fordern, sind letztlich ausgerichtet, «die
Erhöhung der Seinsweise der Menschen» zu fördern.

Dieser Prozeß der Humanisierung erfordert vom Vo/lke Gottes, die
«Befreiung der Unterdrückten» zu verkünden. Die Befreiung des
peruanischen Menschen bedeutet: den Übergang für einen jeden und für
alle von weniger menschlichen Lebensbedingungen zu menschlicheren
zu vollziehen, daß alle Peruaner die Schöpfer und Vollzieher ihres
eigenen Schicksals werden. Unsere Befreiung erfordert eine «neue
Ordnung», in der die Menschen nicht mehr nur Objekte sind, sondern
Handelnde ihrer eigenen Geschichte, ein Prozeß der Personalisierung und
Sozialisierung, der in sich folgendes beinhaltet:

sich darüber bewußt werden, daß die gegenwärtigen Strukturen
ungerecht sind;

die Befähigung der Menschen, gegen solche Strukturen zu reagieren;
die Schaffung neuer sozialer Strukturen, gemäß ihren eigenen
Vorstellungen voranzutreiben.

Damit sich jedesmal deutlicher in Lateinamerika das Gesicht einer
authentischen, armen, missionierenden und österlichen Kirche
repräsentiert, getrennt von jeglicher weltlichen Gewalt und engagiert in der
Befreiung des gesamten Menschen und der Gesamtheilt der Menschen,
müssen wir als Christen unsere Berufung zum Dienst an der Welt
vertiefen.

In brüderlicher Haltung haben wir, alle Christen, den Auftrag,
einem jeden zu einem vollkommenen Bewußtsein seiner Würde zu
verhelfen, seine eigene Persönlichkeit innerhalb der Gemeinschaft, deren
Mitglied er ist, zu entwickeln, bewußtes Subjekt seiner Rechte und
Pflichten zu sein, bereitwillig, ein wertvolles Element im wirtschaftlichen,

öffentlichen und moralischen Fortschritt zu sein, in der Gesellschaft,

der er angehört.
Vor allem erkennen wir an, daß die Christen mangels voller Treue

zum Evangelium durch unsere Worte, durch unsere Haltungen und
durch unsere Dummheiten zum gegenwärtigen Zustand der Ungerechtigkeit

und Untätigkeit beigetragen haben.
Als Bürger dieses Landes haben wir auch Anteil an der

Verantwortung für die Ausbeutung der ungeheuren Mehrheit unserer Brüder.
Uns, als Hirten der Kirche, obliegt es, alle Verhältnisse anzuprangern,
die den Frieden gefährden, und außerdem das Bewußtsein der
Menschen zu erziehen, zu inspirieren und zu ermuntern und uns an allen
Initiativen zu beteiligen, die zu einer humanen Entwicklung beitragen.

Weil es unsere Pflicht ist, «nach dem Mandat der Evangelisten,
die Rechte der Armen und Unterdrückten zu verteidigen, indem wir
unsere Regierungen und die herrschenden Klassen dazu aufrufen, alles
abzuschaffen, was den sozialen Frieden zerstört: Ungerechtigkeiten,

290



Trägheit, Korruption, Stumpfheit», deshalb klagen wir die ungerechte
Situation der Eingeborenen und Landarbeiter an und die untermenschlichen

Arbeitsbedingungen, denen sie unterliegen. Sie bilden die Hälfte
das peruanischen Volkes, und trotz einer Gesetzgebung, die ihnen
theoretisch Rechnung trägt, leben sie unter Bedingungen der Unterentwicklung,

am Rande des Wirtschaftlichen, sozialen, kulturellen, politischen
Lebens der Nation.

Unseren Brüdern, den Bauern und Arbeitern, sagen wir, daß wir
alles tun werden, was in unserer Möglichkeit steht, um alle ihre
Anstrengungen zu ermuntern, zu fördern und zu unterstützen «zur Schaffung

und Entwicklung eigener Basisorganisationen, in der Forderung
nach und in der Konsolidierung von Rechten sowie in der Suche nach
wirklicher Gerechtigkeit».

Wir klagen die Mängel unseres Justizsystems an, insbesondere die
Langsamkeit der Justizverfahren und die unmenschlichen Zustände in
der Mehrzahl der Gefängnisse.

Die Lage der Hausangestellten in den privaten Haushalten im Land
sichert nicht die menschliche Würde ihrer Arbeit und hält sie in einem
Zustand der Knechtschaft. Wir verlangen eine geeignete Gesetzgebung,
die ihre Rechte verteidigt bezüglich der Lebensbedingungen, der
Arbeitsstunden, der sozialen Versicherung, des Urlaubs und der Altersversorgung.

Als Verantwortliche für dieses Volk Gottes fordern wir, die
Bischöfe, von allen Erziehungsinstitutionen der Kirche — Schulen,
Oberschulen, Seminaren, Universitäten — daß man in ihnen erzieht mit
einem «gesunden, kritischen Sinn für die sozialen Zustände und daß
man die Berufung zum Dienen fördert».

In unseren Diözesen werden wir «energisch den Mißbrauch und die
ungerechten Folgen der übermäßigen Ungleichheit zwischen Reichen
und Armen, zwischen Mächtigen und Ohnmächtigen anklagen, und wir
werden dieser Anklage — wenn nötig — konkrete Solidaritätsmaßnahmen

für die Armen und Unterdrückten folgen lassen.
Ein noch wirksamerer Dienst für die Welt zwingt uns zur Prüfung

der Bedeutung aller unserer sozialen, fürsorglichen, medizinischen und
erzieherischen Institutionen. Eine solche Studie, mit der wir Spezialisten
beauftragen werden, wird uns zu entdecken erlauben, inwieweit diese
Institutionen zum jetzigen Zeitpunkt wirksam sind. Dieses Vorhaben
müßte eine der ersten Sorgen der bischöflichen Kommission für Soziale
Aktion werden.

Den Priestern, den Ordensleuten und Laien, die sich für die Armen
im Prozeß dar Befreiung unseres Landes einsetzen, «drücken wir
unseren Wunsch aus, ihnen stets nahe zu stehen, damit sie unsere
Unterstützung spüren und wissen, daß wir keinen Stimmen unser Ohr schenken

werden, die Interesse an der Diffamierung ihrer Tätigkeit haben».
291



«Armut der Kirche» — Motive
Die peruanischen Bischöfe können nicht indifferent bleiben gegenüber
den enormen sozialen Ungerechtigkeiten, die in unserem Lande
herrschen, und gegenüber dem Zustand der Armut und der Unterentwicklung,

die daraus folgen. Treu dem Mandat Christi, der, «obwohl er
reich war, sich zum Armen machte», um das Heil und die Befreiung für
die Armen zu bringen, muß die Kirche die evangelische Armut leben,
dergestalt, daß sie in unserem Land ein authentisches «Zeichen der
unschätzbaren Werte des Armen in den Augen Gottes, eine Verpflichtung

der Solidarität mit den Leidenden» wird.
Diese Berufung der evangelischen Armut muß uns alle, nicht nur

den Episkopat, sondern das gesamte Volk Gottes, die Bischöfe, den
Klerus, die Ordensleute und die Laien, zu einer Revision der Haltungen

und Verpflichtungen auf allen Ebenen führen, sowie zu einer loyalen

Suche nach neuen Lebensformen, nach Präsenz und Tätigkeit in
Übereinstimmung mit dem Ruf des Herrn in dieser besonderen historischen

Lage unseres Landes.
Pastorale Richtlinien

Die bischöfliche Versammlung beschließt:
Es als eine unabweisbare Pflicht betrachten, eine Revision aller Immobilien,

Besitztümer und Werte der Diözesen, der religiösen Gemeinschaften

und der kirchlichen Institutionen durchzuführen mit dem
Zweck, sie insgesamt in ihrer Totalität zu erfassen, ihre Nützlichkeit
zu überprüfen und sie zu orientieren in Richtung der evangelischen
Armut und des Dienstes.
Sie nimmt diesen Beschluß an, begründet durch:
Einen Wunsch, den sie mit vielen religiösen Gemeinschaften, Priestern
und Laien teilt, authentischer nach dem Evangelium zu leben, als
Ausdruck einer größeren seelischen Freiheit und als Entschluß, diese Güter
in den Dienst der Gemeinschaft zu stellen;
— Das Gegenzeugnis, das die sogenannten «Reichtümer der Kirche»

in ihrer Gesamtheit den normalen Menschen durch ihren Anstrich der
Macht und des kirchlichen Reichtums geben.
Es soll die Sorge der gesamten kirchlichen Gemeinschaft sein, Formen
zu finden, um «das steuerliche System zu überwinden und es zu
ersetzen durch andere Formen der wirtschaftlichen Mitarbeit, die nicht
mehr mit der Erteilung der Sakramente verbunden sind»; dabei muß
zurückgegriffen werden auf die Beratung kompetenter Fachleute mit
Unterstützung des jeweiligen Diözesanbischofs.

Um Mißverständnisse und Kritiken bezüglich der übertriebenen
Geheimhaltung bei den wirtschaftlichen Fragen der Diözesen, Pfarreien,
Oberschulen, religiösen Gemeinschaften zu vermeiden, müssen wir der

292



Öffentlichkeit unsere Haushaltpläne und Jahresbilanzen genauso
mitteilen, wie die staatlichen und ähnliche Institutionen es tun. Es ist ebenfalls

nötig, kompetente Laien an der Verwaltung des Besitzes der Kirche
zu beteiligen, da die Laien Teil der kirchlichen Gemeinschaft sind.

Die Formen der internen und externen Hilfe, die man für die
Werke der Kirche erhält, müssen revidiert werden, um zu vermeiden,
daß diese Hilfen die Kirche mit den herrschenden Klassen verbinden
und gleichzeitig Bedürfnisse schaffen, die nicht mit den Möglichkeiten
des Landes und der lokalen christlichen Gemeinschaften übereinstimmen.

Im Wissen um den Zustand der Unterentwicklung, in dem die
Mehrzahl des Volkes Gottes in unserem Land lebt, sind wir fest
überzeugt, daß der Bau von Kirchen, Häusern und Institutionen der Kirche
funktional sein und sich inspirieren lassen, muß durch den Geist der
Armut, den die gegenwärtige Zeit verlangt.

Die kirchlichen Schulen müssen zum Einsatz für die Befreiung des
Menschen erziehen und müssen darum besorgt sein, keinen Klassengeist
zu fördern, sondern sich innerhalb der Erfordernisse einer authentischen

Demokratisierung der Erziehung zu entwickeln. «Die Erziehung
ist dazu berufen, eine Antwort auf die Herausforderung der Gegenwart
und der Zukunft zu geben; nur so wird sie in der Lage sein, unsere
Menschen von den kulturellen, sozialen, ökonomischen und politischen
Knechtschaften zu befreien, die unserer Entwicklung im Wege stehen.

Um ein Zeugnis der Einfachheit zu geben, muß jegliche Form der
Bevorzugung, der Erteilung von Titeln und der Befreiung von Pflichten
vermieden werden und gleichzeitig ein bescheidenes und jedermann
verständliches Leben geführt werden.

Als Christen müssen wir alle «unser Bewußtsein schärfen bezüglich

der Solidaritätspflicht mit den Armen, zu der uns unsere Liebe
führt. Diese Solidarität muß bedeuten, daß wir ihre Probleme und
Kämpfe zu den unseren machen, daß Wir es lernen, für sie zu reden.
Sie muß konkrete Formen annehmen in der Anprangerung der
Ungerechtigkeit und der Unterdrückung, im Kampf gegen die unerträglichen

Zustände, die die Armen so oft ertragen müssen».
Die Bildung eines authentischen Laiensystems innerhalb der Arbeiter-

und Bauernklasse muß gefördert werden, damit die Kirche ein
geeignetes Zeichen innerhalb der Arbeitswelt sein kann. Dieses Laien-
tum muß integriert werden in die pastoralen Räte.

«Wir ermuntern alle diejenigen, die sich berufen fühlen, das Schicksal

der Armen zu teilen, mit ihnen zu leben und manuelle Arbeit zu
leisten, entsprechend dem Dekret «Presbyterorum Ordinis» Nr. 8. Die
religiösen Gemeinschaften müssen nach ihrer speziellen Berufung ein
Zeugnis der Armut Christi geben. Wir ermuntern alle, die sich berufen

293



fühlen, aus ihren Mitgliedern kleine Gemeinschaften zu bilden, die sich
wirklich in den armen Gebieten verwurzeln. Diese authentischen
Beispiele von Selbstlosigkeit und geistiger Freiheit werden dazu führen,
daß die übrigen Mitglieder des Volkes Gottes ein ähnliches Zeugnis
der Armut geben. Eine aufrichtige Bekehrung muß die individualistische

Mentalität ändern in eine solche des sozialen Gespürs und der
Sorge für das Gemeinwohl».

Der bischöflichen Kommission für soziale Aktion muß eine
Beratergruppe beigefügt werden, deren Ziel sein soll:
— die Sensibilisierung des Klerus, der Ordensleute und der Laien
fortzusetzen bezüglich der gegenwärtigen Problematik der Kirche gegenüber
der Befreiung der peruanischen Menschen;
— die fachlichen Studien über gewisse Aspekte des ökonomischen
Lebens der Kirche zu intensivieren, insbesondere hinsichtlich der
kirchlichen Besitztümer und einer gleichmäßigen Einkommensverteilung,
die die Lage vieler Priester lindern soll, die unter Unsicherheit und
Armut zu leiden haben;
— die Kiröhenleitung in den Aufgaben zu beraten, die sich aus den
Forderungen des Evangeliums angesichts der sozio-ökonomischen
Probleme ergeben.

Lima, Januar 1969

Offener Brief an Bundesrat Graber
23. September 1973

Herrn Bundesrat Pierre Gräber
Politisches Departement
Bundeshaus, Bern

Sehr geehrter Herr Bundesrat.
Als Schweizerin, die keiner politischen Partei angehört und die an die
Möglichkeiten der Demokrate zum Schutze der Menschenrechte glaubt,
frage ich Sie an. warum der Bundesrat den Militärputsch in Chile nicht
verurteilt und warum die Schweizer Botschaft in Santiago geschlossen
ist, sdlbst für Schweizer Bürger, die als Anhänger Allendes in höchster
Gefahr sind. Vielmehr würde es unserem Ruf entsprechen, wenn unsere
Botschaft auch für Flüchtlinge, die bei Ailende Zuflucht gefunden
hatten und die jetzt in ihrer Freiheit und ihrem Laben gefährdet sind,
die Tore weit öffnete. Berechtigter Protest und großzügiges Asylangebot
ließen 1968 bei den Ereignissen in der Tschechoslowakei nicht auf sich
warten.

Es ist nioht anzunehmen, daß Sie im Zweifel sind, wo Recht und
Unrecht liegen, selbst wann von der Junta versucht wird, ihrer Tat ent-

294


	Die römisch-katholische Kirche in Peru (Teil II und Schluss) : lehramtliche Motivationen ; Pastorale Richtlinien

