
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 67 (1973)

Heft: 7-8

Artikel: Die Möglichkeit im Unmöglichen

Autor: Vinay, Tullio

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-142215

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-142215
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Möglichkeit im Unmöglichen

Ohne Grenzen ziehen zu wollen zwischen Guten und Bösen — Gott
allein kennt die Einen und die Andern und außerdem ist vor ihm
niemand gut — sind wir doch vor der Tatsache, daß wir bereits seit
einiger Zeit in ein mörderisches System eingetreten sind, das größer
und größer wird mit dem allmählichen Verschwinden des Privatunternehmens,

das durch große multinationale monopolistische Komplexe
ersetzt wird. Die enorme Waffenproduktion wird ein wesentliches
Element in der Verwendung des Kapitals und folglich der Arbeitskräfte;
darüber hinaus erschwert sie die Befreiung der Unterdrückten immer
mehr. Allein in den Vereinigten Staaten von Amerika arbeiten mehr
als 7 Millionen Angestellte in der Waffenfabrikation. Niemand kann
diese Maschine aufhalten, welche in ihrem wahnsinnigen Rennen die
ganze Menschheit mitreißt. Eine besdhränkte Zahl von Personen —
auch wenn es um etliche Hunderte von Millionen geht, darunter nicht
wenige Arbeiter — zieht daraus große Gewinne oder beschränkte Vorteile

auf Kosten einer ungeheuer großen und immer noch ansteigenden
Menschenflut Ausgestoßener und von allem Entblößter nicht nur in
der Dritten Welt, sondern auch am Rande der Zivilisation der
Weltstädte. Man möchte sagen, die Menschen hätten ein System erfunden,
das in seiner Entwicklung unvermeidlich dazu bestimmt ist, sie zu
zerstören. Gleichzeitig sind sie nunmehr unfähig, es aufzuhalten, um sein
Ziel und seinen Kurs zu ändern. Die kurze Zeit, die noch zur Verfügung
steht, läßt die menschliche Situation immer tragischer werden. Doch
wir wollen uns nicht länger bei diesem Thema aufhalten. Wer nicht
bereits darüber informiert ist, hat die Möglichkeit, dies nachzuholen
durch die unzähligen Veröffentlichungen, die diesbezüglich zur
Verfügung stehen.

Die größte Zahl der Christen, Namenohristen oder Christen der Tat,
lebt in den kapitalistischen oder in den sozialistischen Ländern, die
sich zum größten Teil dem System angepaßt haben (Waffen,
Konsumgesellschaft, imperialistische Politik). In diesen Ländern haben die
Christen recht wnig zu sagen, sei es zufolge einer zu starken ausschließlichen

Hinwendung zur persönlichen Pietät, die sie zu ihrer eigenen
Rettung verpflichtet, sei es, daß auch sie bewußt oder unbewußt an
die «große mörderische Maschine» gebunden sind. Die Generalversammlung

des französischen Protestantismus hat anfangs 1972 ein Dokument
veröffentlicht, «Kirche und Mächte», um das nicht erst seit heute
bestehende Bündnis zwischen der Kirche und den Mächten dieser Welt
ins Licht zu rücken. Das nunmehr in viele Sprachen übersetzte Dokument

zeigt deutlich die Verantwortung der Christen und ihrer Kirchen.

201



Ihre Unfähigkeit, sich vom «mörderischen» System loszusagen, läßt
sie daran mitverantwortlich werden, auch dann, wenn sie, entsprechend
informiert, nicht klare Stellungen einnehmen und die daraus entstehenden

Folgen tragen wollen. In Gesellschaft über das Problem zu sprechen,
trägt sicher nicht zu seiner Lösung bei, vielmehr paßt man sioh ihm an,
indem man es zu einem «Gemeinplatz» des täglichen Gesprächs werden
läßt.

Eine gewaltfreie Revolution bleibt für uns die einzige Ausgangs-
möglichkeit für unsere Welt. Dies soll nicht ein Urteil sein über
diejenigen, die gegenüber der grenzenlosen Gewalttat in gewissen
wirtschaftlichen oder politischen Situationen keine andere Möglichkeit
gesehen haben als die, zu den Waffen zu greifen, nicht aus Eigeninteresse,
sondern aus Liebe zu den andern. Aber auch wenn wir dies begreifen
wollen, können wir nicht glauben, daß die Gewalt eine befreiende
Macht sei. Wie können wir befreien, wenn wir eine andere Person
verletzen? Diese Einsicht kommt uns sicher und mit Klarheit von Christus,
aber sie wird nicht minder bestätigt von den immer negativen Folgen
der Verwendung der Waffen; dies ist duroh die ganze Menschheitsgeschichte

hindurch ersichtlich. Ich möchte, daß ein Historiker hervorheben

würde, wie oft die Völker größeren Nutzen gehabt haben, einen
Krieg zu verlieren als ihn zu gewinnen; denn es sind gerade die Siege, die
den kämpferischen und imperialistischen Gdist schaffen, der die
Nationen zerstört. Eine gewalttätige Revolution wird heute immer unmöglicher,

weil das kapitalistische System die absolute Macht der Waffen
inne hat, und so würde die Revolution zu Massakern führen, die alle
unsere Vorstellungsmöglichkeiten übersteigen. Das Bdispiel des
nunmehr dreißigjährigen Vietnamkrieges (achtzehn Jahre mit den USA)
ist keine Ausnahme, aber es bestätigt die Regel, wenn man dessen
Kosten in der Zahl der Toten, der Verstümmelten, der zerstörten
Familien berechnet, außer dem noch größeren Übel jeden Krieges, Übel,
das nicht in den Zerstörungen und in den Toten abgeschätzt werden
kann, sondern in den moralischen und sozialen Folgen, die sich daraus
ergeben.

Das Gottesvolk — ioh benütze diesen Ausdruck, um den institutionellen

Beschränkungen auszuweichen, die das Wort «Kirche», wenn
auch ungerechterweise, haben könnte — ist das Volk, das eine echte
Initiative ergreifen könnte für eine integrale Veränderung des aktuellen
mörderischen Systems, nicht durch das Flicken alter Strukturen,
sondern durch die Drehung der Lage um 180 Grad. Das Gottesvolk hat in
allen kapitalistischen Staaten Verzweigungen. Außerdem ist es frei von
nationalen Bindungen. Vor allem könnte es in der Lage sein, eine Mahnung

zur Wahrheit zu vernehmen, wenn man es zur Konfrontation mit
Christus bringen kann. Der letzte Grund der aufgeführten Veröffent-

202



lichung «Kirche und Mächte» besteht in dieser Möglichkeit, sonst wäre
die ganze Bearbeitung des Arguments vergeblich gewesen. Die Kirche
kann, trotz all ihres Versagens, ihrer Beschränkungen, ihrer Mängel,
ihrer Kompromisse, noch an den Sinn ihrer wahren Berufung erinnert
werden und die einzige Möglichkeit in diner wirklich unmöglichen
Situation darstellen. Und die Möglichkeit ist in der Tatsache gegeben,
daß Christus den Fatalismus der Geschichte durchbrochen hat und,
durch seine Auferstehung, ihr Herr geworden ist.

Der Auftrag des «Gottesvolkes» ist nioht der, den andern eine
Lektion zu erteilen, sondern Volk unter Völkern zu sein, Mensch unter
Menschen, neue Welt inmitten der zusammenstürzenden Walt. Seine
Aufgabe ist die des gemeinsamen Suchens mit allen, indem es konkrete
Zeichen setzt in der gegebenen Lage und sich im Liebesmahl in so klarer
Weise auf die Seite der Unterdrückten stellt und so Gericht und
Möglichkeit der Gnade auch für die Unterdrücker darstellt, ob sie nun
diese ihres Tuns bewußt sind oder nioht. Dieses durch die Tat verwirklichte

Suchen kann nicht in den oberen Klassen erfolgen, sondern an
der Basis, in den Basisgruppen, in den Mini-Quartierversammlungen,
wo keine Trennung ist zwischen Wort und Leben. Wenn man heute die
Kirche verlassen will wegen ihrer vergangenen oder auch gegenwärtigen

Fehler, so ist dies keine gültigere Überlegung als jene, die dazu raten
würde, die Menschheit zu verlassen wegen ihrer Schuld, die sie in der
Vergangenheit begangen hat und auch in der Gegenwart begeht. Besser
ist der Mahnruf, sich der Lage bewußt zu werden und die Verantwortung

auf sich zu nehmen, die eigentlich bedeutet, auf die Anforderungen
der Gegenwart zu antworten. Im Falle der Kirche geht es darum,

diesen Anforderungen zu antworten auf dem Weg der Inkarnation, der
uns durch Christus gegeben ist, und in der Hoffnung, daß uns sein Sieg
über Sünde und Tod in seine Aktion in der Gegenwart miteinschließt.
Auch eine winzigkleine «Kirche», wie zum Beispiel die in Riesi, kann
nicht am Rande dieses riesengroßen Weltkampfes bleiben, sondern jetzt
sucht sie — fast nur tastend — dessen Ausmaß zu begreifen und ihren
Teil der Last zu tragen.

Aber all dies wird leeres Geschwätz bleiben, wenn das Gottesvolk
in dieser «kurzen Zeit», in der es lebt, nicht die nötige Übereinstimmung
finden kann zum Zeugnis, zu dem es berufen ist. Und die erste
Übereinstimmung ist die der Armut. Arme Kiròhen, bestehend aus freiwillig
armen Christen, die die Sorge um Karriere, um Prestige, um Sicherheit,
beiseite lassen, um so anzufangen, in der Nachfolge eines «nackten
Christus», an den Problemen all derer teilzunehmen, die durch die
dämonische Maschine unserer Gesellschaft enterbt worden sind. Es scheint
mir, daß die dynamische Armut derer, die auf Besitz verzichten, damit
andere das Nötige haben können, der erste nötige Schritt ist, und nicht

203



der schwerste, damit das Gottesvolk den Sinn seiner Berufung wiederfinden

kann und entschieden die großen Verantwortungen, die ihm
gegeben sind, auf sioh nimmt. In diesen vergangenen Jahren sind viele
Bücher und Artikel über die Armut geschrieben worden, so viele, daß
ein Raum sie nidht fassen könnte, aber Beispiele von Armut sind nicht
zahlreich. Gerade deshalb 'ist es nötig, daß man so bald wie möglich zu
einer «tätigen» Phase der Selbst-Entäußerung übergeht, damit ein
«revolutionäres Gespräch verstanden und angenommen werden kann
und auch — weshalb nicht? — damit die Produktionsmaschine
niemanden mehr hat, der säe bei ihrem gegenwärtigen zerstörerischen und
mörderischen Lauf nährt. Ferner soll man auf irgend eine Weise dazu
gezwungen sein, an all diejenigen zu denken, die in so rasch
zunehmender Menge zu Gott schreien und die Brosamen des Brotes, das wir
täglich in größter Gedankenlosigkeit vergeuden, indem wir uns hernach
mit frommen Sprüohen trösten oder, was dem gleichkommt, mit
abstrakten Reden über die menschliche Gerechtigkeit. Und eine der ersten
Aktionen der Christen muß gerade der Kampf sein gegen die Herstellung

und den Handel mit Waffen. Aus den Weltstatistiken gdht hervor,
daß der Betrag, der für die «Entwicklung» der Dritten Welt bestimmt
ist, weniger als 5 Prozent jenes Betrages ausmacht, den man für Waffen
ausgibt und daß darüber hinaus in jedem Staat die dafür aufgewandten
Kosten jene der Investitionen für Infrastruktur (Sdhulen, Spitäler, billige
Wohnungen usw.) weit übersteigen. Dieser entsetzliche Widersinn spridht
deutlich zu all denen, die ihre Verantwortung auf sich nehmen wollen,
und zu den christlichen Gemeinden, wenn sie «durch die Tat» den Sinn
ihrer Berufung wahrnehmen wollen. Tullio Vinay

Offener Brief an den Gott des Evangeliums
Der nachstehende Text bringt Auszüge eines Briefes — in deutscher
Übersetzung — der Georges Casalis bei seinem Besuch in Lateinamerika

von einem jungen Seminaristen übergeben wurde, der gerade aus
den Folterkammern eines Militärgefängnisses entlassen worden war. Er
drückt in größter Wirklichkeitsnähe das aus, was die Geisteshaltung und
das Engagement vieler Christen in Lateinamerika prägt.

Verstehe es doch, o Herr, daß ich spüre, wie nötig es ist, diesen Dialog
öffentlich zu führen, das heißt, daß er nicht einfach dine vertrauliche
Sache bleibt, daß er vielmehr allen zugänglich ist und das ausdrückt,
was wir Christen im diesen amerikanischen Ländern Dir und der Wdlt
zu sagen uns gedrängt fühlen.

Wir sind nioht so einfältig zu meinen, daß Du nicht weißt, was wir
täglich in dieser Geschichte zu leiden haben, die sich in Blut und

204


	Die Möglichkeit im Unmöglichen

