Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 67 (1973)

Heft: 7-8

Artikel: Die Mdglichkeit im Unmdglichen
Autor: Vinay, Tullio

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-142215

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-142215
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Moglichkeit im Unmoglichen

Ohne Grenzen zieshen zu wollen zwischen Guten und Bosen — Gott
allein kennt die Einen und die Andern und auBerdem ist vor ihm
niemand gut — sind wir doch vor der Tatsache, dafl wir bereits seit
einiger Zeit in ein morderisches System eingetreten sind, das groBer
und grofler wird mit dem allmihlichen Verschwinden des Privatunter-
nehmens, das durch grofe multinationale monopolistische Komplexe
ersetzt wird. Die enorme Waffenproduktion wird ein wesentliches Ele-
ment in der Verwendung des Kapitals und folglich der Arbeitskrifte;
dariiber hinaus erschwert sie die Befreiung der Unterdriickten immer
mehr. Allein in den Vereinigten Staaten von Amerika arbeiten mehr
als 7 Millionen Angestellte in der Waffenfabrikation. Niemand kann
diese Maschine aufhalten, welche in ihrem wahnsinnigen Rennen die
ganze Menschheit mitrei3t. Eine beschriankte Zahl von Personen —
auch wenn es um etliche Hunderte von Millionen geht, darunter nicht
wenige Arbeiter — zicht daraus groBe Gewinne oder beschrinkte Vor-
teile auf Kosten einer ungeheuer groffen und immer noch ansteigenden
Menschenflut AusgestoBener und von allem EntbloBter nicht nur in
der Dritten Welt, sondern auch am Rande der Zivilisation der Welt-
stadte. Man mochte sagen, die Menschen hitten e¢in System erfunden,
das in seiner Entwicklung unvermeidlich dazu bestimmt ist, sie zu zer-
storen. Gleichzeitig sind sie nunmehr unfihig, es aufzuhalten, um sein
Ziel und seinen Kurs zu dndern. Die kurze Zeit, die noch zur Verfiigung
steht, 1aBt die menschliche Situation immer tragischer werden. Doch
wir wollen uns nicht linger bei diesem Thema aufhalten. Wer nicht
bereits dariiber informiert ist, hat die Moglichkeit, dies nachzuholen
durch die unzihligen Veroffentlichungen, die diesbeziiglich zur Ver-
fligung stehen, ,
Die grofite Zahl der Christen, Namenchristen oder Christen der Tat,
lebt in den kapitalistischen oder in den sozialistischen L#ndern, die
sich zum groBten Teil dem System angepaf3t haben (Waffen, Konsum-
gesellschaft, imperialistische Politik). In diesen Lindern haben die
Christen recht wnig zu sagen, sei es zufolge einer zu starken ausschlief3-
lichen Hinwendung zur personlichen Pietdt, die sie zu threr eigenen
Rettung verpflichtet, sei es, dal3 auch sie bewuflt oder unbewufit an
die «groBe morderische Maschine» gebunden sind, Die Generalversamm-
lung des franzosischen Protestantismus hat anfangs 1972 ein Dokument
verdffentlicht, «Kirche und Michtey, um das nicht erst seit heute be-
stehende Biindnis zwischen der Kirche und den Michten dieser Welt
ins Licht zu riicken. Das nunmehr in viele Sprachen iibersetzte Doku-
ment zeigt deutlich die Verantwortung der Christen und ihrer Kirchen.

201



Thre Unfdhigkeit, sich vom «morderischen» System loszusagen, laft
sie daran mitverantwortlich werden, auch dann, wenn sie, entsprechend
informiert, nicht klare Stellungen einnehmen und die daraus entstehen-
den Folgen tragen wollen. In Gesellschaft {iber das Problem zu sprechen,
tragt sicher nicht zu seiner Losung bei, vielmehr paBlt man sich ihm an,
indem man es zu einem «Gemeinplatzy des tdglichen Gespriachs werden
1ant.

Eine gewaltfreie Revolution bleibt fiir uns die einzige Ausgangs-
moglichkeit fiir unsere Welt. Dies soll nicht ein Urteil sein iiber die-
jenigen, die gegeniiber der grenzenlosen Gewalttat in gewissen wirt-
schaftlichen oder politischen Situationen keine andere Moglichkeit ge-
sehen haben als die, zu den Waffen zu greifen, nicht aus Eigeninteresse,
sondern aus Liebe zu den andern. Aber auch wenn wir dies begreifen
wollen, konnen wir nicht glauben, dall die Gewalt eine befreiende
Macht sei. Wie konnen wir befreien, wenn wir eine andere Person ver-
letzen? Diese Einsicht kommt uns sicher und mit Klarheit von Christus,
aber sie wird nicht minder bestitigt von den immer negativen Folgen
der Verwendung der Waffen; dies ist durch die ganze Menschheits-
geschichte hindurch ersichtlich. Ich mochte, daf3 ein Historiker hervor-
heben wiirde, wie oft die Volker groferen Nutzen gehabt haben, einen
Krigg zu verlieren als ithn zu gewinnen; denn es sind gerade die Siege, die
den kdmpferischen und imperialistischen Gelst schaffen, der die Na-
tionen zerstort. Eine gewalttitige Revolution wird heute immer unmog-
licher, weil das kapitalistische System die absolute Macht der Waffen
inne hat, und so wiirde die Revolution zu Massakern fiihren, die alle
unsere Vorstellungsmoglichkeiten iibersteigen. Das Beispiel des nun-
mehr dreifigjihrigen Vietnamkrieges (achtzehn Jahre mit den USA)
ist keine Ausnahme, aber es bestdtigt die Regel, wenn man dessen
Kosten in der Zahl der Toten, der Verstiimmelten, der zerstorten Fa-
milien berechnet, aufler dem noch gréBeren Ubel jeden Krieges, Ubel,
das nicht in den Zerstorungen und in den Toten abgeschitzt werden
kann, sondern in den moralischen und sozialen Folgen, die sich daraus
ergeben.

Das Gottesvolk — ich beniitze diesen Ausdruck, um den institutio-
nellen Beschrinkungen auszuweichen, die das Wort «Kirche», wenn
auch ungerechterweise, haben konnte — ist das Volk, das eine echte
Initiative ergreifen konnte fiir eine integrale Verdnderung des aktuellen
morderischen Systems, nicht durch das Flicken alter Strukturem, son-
dern durch die Drehung der Lage um 180 Grad. Das Gottesvolk hat in
allen kapitalistischen Staaten Verzweigungen. Aullerdem ist es frei von
nationalen Bindungen. Vor allem konnte es in der Lage sein, eine Mah-
nung zur Wahrheiit zu vernehmen, wenn man es zur Konfrontation mit
Christus bringen kann. Der letzte Grund der aufgefithrten Veroffent-

202



lichung «Kirche und Michte» besteht in dieser Moglichkeit, sonst wire
die ganze Bearbeitung des Arguments vergeblich gewesen, Die Kirche
kann, trotz all ihres Versagens, ihrer Beschrinkungen, ihrer Mingel,
ihrer Kompromisse, noch an den Sinn ihrer wahren Berufung erinnert
werden und die einzige Moglichkeit in einer wirklich unméglichen
Situation darstellen. Und die Moglichkeit ist in der Tatsache gegeben,
daB Christus den Fatalismus der Geschichte durchbrochen hat und,
durch seine Auferstehung, ihr Herr geworden ist.

Der Auftrag des «Gottesvolkes» ist nicht der, den andern eine
Lektion zu erteilen, sondern Volk unter Volkern zu sein, Mensch unter
Menschen, neue Welt inmitten der zusammenstiirzenden Welt. Seine
Aufgabe ist die des gemeinsamen Suchens mit allen, indem es konkrete
Zeichen setzt in der gegebenen Lage und sich im Liebesmahl in so klarer
Weise auf die Seite der Unterdriickten stellt und so Gericht und Mog-
lichkeit der Gnade auch fiir die Unterdriicker darstellt, ob sie nun
diese ihres Tuns bewuB3t sind oder nicht. Dieses durch die Tat verwirk-
lichte Suchen kann nicht in den oberen Klassen erfolgen, sondern an
der Basis, in den Basisgruppen, in den Mini-Quartierversammilungen,
wo keline Trennung ist zwischen Wort und LLeben. Wenn man heute die
Kirche verlassen will wegen ihrer vergangenen oder auch gegenwirti-
gen Fehler, so ist dies keine giiltigere Uberlegung als jene, die dazu raten
wiirde, die Menschhelit zu verlassen wegen ihrer Schuld, die sie in der
Vergangenheit begangen hat und auch in der Gegenwart begeht. Besser
ist der Mahnruf, sich der L.age bewul3t zu werden und die Verantwor-
tung auf sich zu nehmen, die eigentlich bedeutet, auf die Anforderun-
gen der Gegenwart zu antworten. Im Falle der Kirche geht es darum,
diesen Anforderungen zu antworten auf dem Weg der Inkarnation, der
uns durch Christus gegeben ist, und in der Hoffnung, daf3 uns sein Sieg
iber Siinde und Tod in seine Aktion in der Gegenwart miteinschlief3t.
Auch eine winzigkleine «Kirche», wie zum Beispiel die in Riesi, kann
nicht am Rande dieses riesengroBen Weltkampfes bleiben, sondern jetzt
sucht sie — fast nur tastend — dessen Ausmaf} zu begreifen und ihren
Teil der Last zu tragen,

Aber all dies wird leeres Geschwitz bleiben, wenn das Gottesvolk
in dieser «kurzen Zeity, in der es lebt, nicht die notige Ubereinstimmung
finden kann zum Zeugnis, zu dem es berufen ist. Und die erste Uber-
einstimmung ist die der Armut. Arme Kirchen, bestehend aus freiwillig
armen Christen, die die Sorge um Karriere, um Prestige, um Sicherheit,
beiseite lassen, um so anzufangen, in der Nachfolge eines «nackten
Christus», an den Problemen all derer teilzunehmen, die durch die da-
monische Maschine unserer Gesellschaft enterbt worden sind. Es scheint
mir, daf} die dynamische Armut derer, die auf Besitz verzichten, damit
andere das Notige haben konnen, der erste notige Schritt ist, und nicht

203




der schwerste, damit das Gottesvolk den Sinn seiner Berufung wieder-
finden kann und entschieden die groBen Verantwortungen, die ihm ge-
geben sind, auf sich nimmt. In diesen vergangenen Jahren sind viele
Biicher und Artikel iiber die Armut geschrieben worden, so viele, daB3
¢in Raum sie nicht fassen konnte, aber Belispiele von Armut sind nicht
zahlreich. Gerade deshalb iist es notig, daB man so bald wie moglich zu
einer «tdtigeny Phase der Selbst-EntduBlerung iibergeht, damit ein «re-
volutiondres Gesprich verstanden und angenommen werden kann
und auch — weshalb nicht? — damit die Produktionsmaschine nie-
manden mehr hat, der sie bei ihrem gegenwirtigen zerstorerischen und
morderischen Lauf ndhrt. Ferner soll man auf irgend eine Welise dazu
gezwungen sein, an all diejenigen zu denken, die in so rasch zuneh-
mender Menge zu Gott schreien und die Brosamen des Brotes, das wir
taglich in groBter Gedankenlosigkeiit vergeuden, indem wir uns hernach
mit frommen Spriichen trosten oder, was dem gleichkommt, mit ab-
strakten Reden iiber die menschliche Gerechtigkeit. Und eine der ersten
Aktionen der Christen muBl gerade der Kampf sein gegen die Herstel-
lung und den Handel mit Waffen, Aus den Weltstatistiken geht hervor,
daBl der Betrag, der fiir die «Entwicklungy der Dritten Welt bestimmt
ist, weniger als 5 Prozent jenes Betrages ausmacht, den man fiir Waffen
ausgibt und daf} dariiber hinaus in jedem Staat die dafiir aufgewandten
Kosten jene der Investitionen fiir Infrastruktur (Schulen, Spitéiler, billige
Wohnungen usw.) weit itbersteigen. Dieser entsetzliche Widersinn spricht
deutlich zu all denen, die ihre Verantwortung auf sich nehmen wollen,
und zu den christlichen Gemeinden, wenn sie «durch die Tat» den Sinn
ihrer Berufung wahrnehmen wollen. Tullio Vinay

Offener Brief an den Gott des Evangeliums

Der nachstehende Text bringt Ausziige eines Briefes — in deutscher
Ubersetzung — der Georges Casalis bei seinem Besuch in Lateiname-
rika von einem jungen Seminaristen Ubergeben wurde, der gerade aus
den Folterkammern eines Militirgefangnisses entlassen worden war. Er
drickt in groBter Wirklichkeitsnahe das aus, was die Geisteshaltung und
das Engagement vieler Christen in Lateinamerika pragt.

Verstehe ies doch, o Herr, daB ich spiire, wie notig es ist, diesen Dialog
Offentlich zu fiihren, das heif3t, daB er nicht einfach eine vertrauliche
Sache bleibt, dafl er vielmehr allen zuginglich ist und das ausdriickt,
was wir Christen in diesen amerikanischen Lindern Dir und der Welt
zu sagen uns gedriangt fiihlen.

Wir sind nicht so einfiltig zu meiinen, da3 Du nicht weilit, was wir
tdglich in dieser Geschichte zu leiden haben, die sich in Blut und

204




	Die Möglichkeit im Unmöglichen

