
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 67 (1973)

Heft: 5

Artikel: Kirchen im Konflikt im südlichen Afrika

Autor: Kremos, Helen

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-142196

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-142196
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


strophal diese Gesetze sich auswirken auf das menschliche, auf das
existentielle Leben der Schwarzen, der Männer, der Frauen, der Kinder
zum Beispiel in Sachen Verbrechertum, darum wollen sie um jeden
Preis an der Seele, an der Ganzheit dieser Mensehen festhalten, weil es
da um den großen Verlust des Lebens geht.

So gibt es heute Christen, die bereit sind zur Hingabe an die Welt
und in keiner Weise mehr bereit wären zur Herrschaft über die Welt.
Das wird gefährlich für sie in ihren eigenen Reihen, aber mit dieser
Gesinnung treten sie ein in die Nachfolge des Christus, der ja schließlich

auch von den Ältesten, den Hohepriestern und den Schriftgelehrten
seines eigenen Volkes liquidiert worden ist. Jesus hat dermaßen seine
eigene Art, Messias zu sein, so unweltlich, ohne die Frage nach Macht,
nach Erfolg und Gewinn, er scheint so sehr ein fremder Tor in dieser
Welt, daß man oft selbst unwillkürlich, unmerklich auf die Seite seiner
Feinde abzugleiten droht.

Aber der Christus, den wir predigen, von dem wir dank unserer
Erziehung sicher alle etwas in unserem Herzen tragen, der Ohristus,
den wir missionieren, ist der leidende Christus. Von Anfang an ist das
in seinem Leben markiert — keinen Platz in der Herberge, der gefährliche

Herodes hinter ihm her, Flucht nach Ägypten. Der Kulturphilosoph

Rosenstock-Hüssy hat in einem seiner Bücher geschrieben: «Es
gibt kein verfehlteres Leben als das Leben Jesu. Gerade deshalb ist es
das fruchtbarste Leben der Weltgeschichte geworden.» Nioht wahr, wir
leiden nicht gern, und wir leiden, wenn wir normal sind, sicher nicht
freiwillig. Aber im Leiden aus Liebe, wo sich die Liebe wehrt für die
Geschöpfe Gottes, für die Mitmenschen, da hat das Leiden eine Chance,
da wird Leiden zur Kraft der Fruchtbarkeit. Wer in der Nachfolge
Christi schenkt, hingibt, verbraucht, nicht nur für sioh, nicht nur für
die Eigenen, nicht nur für das Eigene, sondern auch für das Fremde,
für die Fremden, weil auch sie Gottes sind, der findet sein Leiben voller
unerwarteter Geschenke. Christus spricht: «Wer sein Leben verliert um
meinetwillen — um der Liebe Gottes willen — der wird es finden.»
(Tonbandwiedergabe) Hugo Sonderegger

Kirchen im Konflikt im südlichen Afrika
In «Neue Wege» ist schon öfters eingehend über die politischen, sozialen

und wirtschaftlichen Aspekte der Länder im südlichen Afrika
berichtet worden. In den folgenden Ausführungen soll die Stellungnahme
der Kirche, die eine nicht zu übersehbare Rolle in den vor sich gehenden

Auseinandersetzungen einnimmt, dargelegt werden. Es gab und gibt

137



gewisse Kirchen, die durch ihr Schweigen oder durch offene
Unterstützung zur Verschärfung der Rassenpolitik (Apartheid) und zur
Unterdrückung der schwarzen Bevölkerung beigetragen haben; andere
haben durch offene Kritik maßgeblich bei der Aufklärung der
Tatbestände mitgeholfen, wodurch vor allem internationale Organisationen

und die Weltöffentlichkeit auf das Geschehen in Südafrika und in
den portugiesischen Überseekolonien in Afrika aufmerksam gemacht
wurden.

Anlaß, fast möchte man sagen Verpflichtung, ausführlich auf die
Position der Kirche einzugehen, ist das von evangelischer und katholischer

Seite gemeinsam herausgegebene Missionsjahrbuch* 1972, betitelt
«Kirchen im Konflikt». Dieses Dokument zum Zeitgeschehen verdient
als Instrument zur Meinungsbildung größte Beachtung und Verbreitung.
Das reich bebilderte Jahrbuch ist eine sachliche Bestandesaufnahme der
kirchlichen und missionarischen Tätigkeit in Südafrika, Namibia,
Rhodesien, Mozambik und Angola. Das gemeinsame Merkmal dieser
Länder ist die Beherrschung und Ausbeutung der afrikanischen
Bevölkerung durch Minderheitsregierungen. Der herausfordernde Inhalt dieser

Veröffentlichung macht klar, daß der Christ es nicht nur mit dem
Himmel, sondern auch handfest mit dieser Erde zu tun hat. Sie
verdeutlich, daß in einer missionarischen Kirche «Heil mehr als Seelenheil»

ist und daß sie direkt zum sozialen, wirtschaftlichen und politischen

Engagement aufgerufen ist. Entscheidende Impulse zu diesem
gesellschaftlichen Einsatz brachte das Zweite Vatikanische Konzil
(Enzyklika populorum progressio) und die Konferenz «Kirche und Gesell-
sohaft» des Ökumenischen Rates der Kirchen 1966 in Genf. Die
kompromißlose Auseinandersetzung mit der Rassenpolitik und ihrem
Herrschaftsanspruch ist beeindruckend. Die belastende biblische Tarnung
der Rassentrennung in ein Herr- und Knechtverhältnis wird schonungslos

bloßgelegt. Die spannungsgeladene Situation hat sich im Süden des

afrikanischen Kontinents dermaßen zugespitzt, daß keine der dort
wirkenden Kirchen nicht irgendwie mitbetroffen ist. Die Herausgeber
stellen fest, daß die Kirchen «entweder Komplizen des herrschenden
Systems sind, falls sie schweigen, oder sie gelten als verdächtige Rebellen,
falls sie sich für die vom Unrecht Betroffenen einsetzen».

Südafrika

Die vom Missionsrat im Wortlaut vorgelegten Protest-Dokumente
verschiedener kirchlicher Kreise widerlegen eindeutig die stets von Pre-

Herausgeber: Schweizerischer Missionsrat, Postfach 50, CH 1700 Freiburg 2
und Schweiz. Evangelischer Missionsrat, Missionsstr. 21, CH 4000 Basel 3.
Fr. 6.—.

138



mierminister Vorster vorgebrachte Behauptung, die offiziellen Kirchen
unterstützten die Regierungspolitik. Dies trifft nur für die Niederdeutsche

Reformierte Kirche zu, die von jeher eine Stütze der Apartheid war.
Unter den angeführten Dokumenten befinden sich etwa die vom
Südafrikanischen Rat der Kirchen 1968 veröffentlichte Botschaft an das
südafrikanische Volk, oder der 1972 von den katholischen Bischöfen
von Südafrika an alle südafrikanischen Katholiken gerichtete Aufruf
an das Gewissen. Beide Botschaften gehen weit über einen verbalen
Protest hinaus. Sie setzen sich mit der diskriminierenden Gesetzgebung
auseinander und zeigen deren verheerende Auswirkungen auf die
schwarze Bevölkerung im Bereiche des Wohnens, der Arbeitsverhältnisse,

der minimalen Entlöhnung, der vorenthaltenen BMdungs- und
Aufstiegsmöglichkeiten, der politischen Entrechtung, des Polizeiterrors.
Die der sohwarzen Bevölkerung aufgezwungene «Getrennte Entwicklung»

wird als künstliche territoriale Trennung in Volksgruppen
eindeutig verworfen.

Eine wichtige Rolle der Aufklärung und der gewaltfreien Bekämpfung

des Rassismus leistet das im Spannungsfeld zwischen Weiß und
Schwarz stehende Christliche Institut von Südafrika durch seine
Publikationen und seine Lehrtätigkeit. In seiner Zeitschrift «Pro Ventate»
hat es im Juli 1971 das Manifest der Schwarzen Theologie veröffentlicht.

Darin wird das Christentum, so wie es von gewissen weißen christlichen

Kreisen zur Unterstützung des Status quo propagiert wird, der
wachsenden Schwarzen Theologie gegenübergestellt, die sioh einsetzt,
den schwarzen Menschen von seinen Minderwertigkeitskomplexen, seiner

aufgezwungenen Sklavenmentalität zu befreien.
Unter den zahlreichen Verfechtern der Rechte der nichtweißen

Bevölkerung gibt es viele Geistliche niedern und hohen Standes, deren
das Jahrbuch in Wort und Bild gedenkt. Zu ihnen zählen der
Erzbischof Hurley von Durban oder der 35jährige Franziskanerpater Cos-
mas Desmond. Letzterer wurde wegen Veröffentlichung eines Buches
(The Discarded People), das die entsetzlichen Zustände in den
Umsiedlungslagern für die aus weißen Gebieten abgeschobenen schwarzen
Menschen beschreibt, zu einem von der Regierung verordneten fünfjährigen
Hausarrest verurteilt, was einer vollständigen Isolierung von der Umwelt

gleichkommt.

Namibia

In Namibia, dem früheren Deutsch-Südwestafrika, das als Prüfstein der
Apartheid bezeichnet wird, hat sioh die Kirche ebenfalls zum Sprecher
der Unterdrückten gemacht. Nachdem der Weltgerichtshof im Haag
am 21. Juni 1971 ein Rechtsgutachten ausgestellt hatte, laut welchem
der Republik Südafrika das Recht abgesprochen wird, Namibia weiter-

139



hin als Mandatsgebiet zu verwalten, haben die Kirchenleitungen der
zwei lutherischen Kirchen Südwestafrikas schon am 30. Juni 1971 an
Premierminister Vorster einen offenen Brief gerichtet, in dem sie der
südafrikanischen Regierung vorwerfen, die schwarze Bevölkerung
ständig zu diskriminieren, einzuschüchtern, zu bespitzeln, auszubeuten,
ihr das Recht auf freue Berufswahl abzusprechen, durch das
aufgezwungene Kontraktarbeitersystem das Familienleben zu zerstören. Sie
fordern im Namen der einheimischen Bevölkerung einen einheitlichen,
selbständigen, von Südafrika unabhängigen Staat. Die gegenwärtig
zwischen den Vereinten Nationen und der Regierung in Pretoria vor sich
gehenden Verhandlungen haben bis anhin noch zu keinem Resultat im
Sinne des Haager Rechtsgutachtens geführt.

Rhodesien

In Rhodesien, wo wiederum unter den Hauptfiguren der politischen
schwarzen Emanzipationsbewegung Kirchenmänner waren und noch
sind, wie der schwarze Bischof Muzorewa, Präsident des African
National Council, nehmen die Spannungen zwischen Kirche und Staat zu.
Zu einem eigentlichen Bruch zwischen Regierung und den meisten
Kirchen kam es bei der einseitigen Unabhängigkeitserklärung Rhodesiens

1965, als Premierminister Ian Smith erklärte: «Durch diese
Unabhängigkeitserklärung haben wir uns für die Erhaltung von Gerechtigkeit,

Zivilisation und Christentum eingesetzt, und in diesem Geist und
Glauben erklären wir heute unser Land unabhängig». Der Evangelische
Christenrat und die Katholische Bischofskonferenz schlössen sich zu
einer gemeinsamen Stellungnahme zusammen und brachten einen
Verfassungsentwurf vor, der der weißen Wählerschaft vorgelegt wurde.
Diese Erklärung kann als ein bedeutendes kirchliches Dokument
gewertet werden. In der Folge wird von kirchlicher Seite schärfste Kritik
an der rassistischen Regierungspolitik geübt.

Von besonderer Wichtigkeit ist auch die Stellungnahme des
Evangelischen Christenrates zum Anti-Rassismus-Programm des
Weltkirchenrates in Genf. Der Christenrat hat sioh trotz massiver Drohungen
von seiten des Smith-Regimes mit einem Mehrheitsentschluß eindeutig
für das Anti-Rassismus-Programm ausgesprochen. Was die rhodesische

Rassenoligarchie jedoch noch mehr erbost hat, ist die Weigerung
der Kirchen die Gewaltanwendung der Partisanen öffentlich zu
verurteilen.

Duroh die von der Smith-Regierung angeordnete Liquidierung der
Cold Comfort Farm im Dezember 1971, die vom Hilfswerk der
Evangelischen Kirchen der Schweiz (HEKS) und dem Fonds für Entwicklung

und Partnerschaft (FEPA) finanziell unterstützt wurde, ist die

140



schweizerische kirchliche Entwicklungsarbeit direkt mitbetroffen. Auf
dieser Farm, einer mehrrassigen kibbuzartigen Gemeinschaft (sieben
Meilen von Salisbury entfernt), hat der erfahrene Entwicklungspionier
Guy Clutton Brock mit seiner Frau während vielen Jahren schwarzen
wie weißen Christen vorgelebt, was es heißt, die Botschaft Christi ernst
zu nehmen. Wie in einer urchristlichen Gemeinschaft lebten die
Menschen hier ohne Unterschied der Rasse, des Verdienstes, des
Lebensstandards zusammen. Das Smith-Regime betrachtete diese gemischt-
rassige brüderliche Gesellschaftsgruppe, deren Einfluß auf die Umgebung

wuchs, als eine Herausforderung und Bedrohung der staatlichen
Rassentrennungspolitik. Die Farm wurde deshalb angeblich wegen
subversiver Tätigkeit als ungesetzlich erklärt und zugunsten der Staatskasse
konfisziert. Clutton Brock wurde nach Entzug der rhodesischen
Staatszugehörigkeit kurzfristig des Landes verwiesen.

Mozambik

In den portugiesischen Überseekolonien in Afrika, Mozambik und
Angola existiert keine gesetzlich verankerte Rassentrennung. Man hat
es in diesen Territorien mit einem koloniatistischen System zu tun, das
nur eine ganz kleine und scharf kontrollierte schwarze Elite
hervorgebracht hat. Die Bildungsmöglichkeiten für die große Masse der
schwarzen Bevölkerung sind äußerst gering. Neunzig Prozent der Mo-
zambikaner sind Analphabeten. Von einer Aussteht auf echte
Selbstbestimmung und Afrikanisierung kann nicht gesprochen werden. Die
Beziehungen zwischen Portugal und der Kirche, die eine privilegierte
Stellung einnimmt, und hohe staatliche Subsidien erhält, sind eng.
Jedoch mit dem im Mai 1971 angekündigten, aufsehenerregenden,
freiwilligen Rückzug der seit 1945 in Mozambik tätigen Weißen Väter
(Missionare aus acht Ländern) wurde in diesen systemerhaltenden Kirohen-
betrieb eine Bresche geschlagen. Die Missionare haben in der an die
Bischofskonferenz gerichteten Eingabe zur Begründung ihres Weggangs
geschrieben: «Unser Gewissen verbietet uns, weiter mitschuldig zu
bleiben an einer Unterstützung, welche die Bischöfe einem Regime
leisten, das auf schlaue Weise die Kirche benützt, um in Afrika eine
anachronistische Lage zu festigen und zu verewigen, welche auf die
Dauer eine Sackgasse bedeutet. Wir haben keine Mittel und Wege, um
die Sachlage an Ort und Stelle richtig zu stellen, darum ziehen wir uns
zurück. Wie der heilige Paulus fühlen wir, daß es Situationen gibt, in
denen wir nicht verschämt schweigen, uns nioht auf das Ränkespiel und
die Verwässerung des Wortes Gottes verlegen dürfen» (2. Kor. 4, 2).

Die von den Weißen Vätern vorgebrachten Gründe, Mozambik zu
verlassen, werden von der Bischofskonferenz nicht anerkannt. In ihrer

141



Antwort vom 1. Juni 1971 erklären die Bischöfe, daß ihnen eine
Stellungnahme zu politischen Fragen nicht zustehe. Sie raten ihren Missionaren

dieselbe Linie zu verfolgen. Mit Bedauern nehmen die Patres die
offizielle Verlautbarung der katholischen Kirche, die einer Verurteilung

gleichkommt, zur Kenntnis. Dem definitiven Rückzug der Weißen
Väter hat die portugiesische Behörde noch kurzfristig die Landesverweisung

hinzugefügt.
Der brutale portugiesische Kolonialkrieg der versengten und

vergifteten Erde, der systematischen Verschleppung und Ermordung von
unschuldigen Zivilpersonen wird ohne Einspruch der offiziellen römisch-
katholischen Kirche Portugals weitergeführt. Hier sei daran erinnert,
daß Papst Paul VI. durch seinen Empfang im Vatikan der drei Führer
der Befreiungsbewegungen von Mozambik, Angola und Guinea-Bissau
eine Solidarität mit den Unterdrückten bekundet hat.

Angola

In Angola ist die Lage sehr ähnlich derjenigen von Mozambik. Portugal
befiehlt. Alle Bischöfe Angolas sind Portugiesen und müssen persona
grata in Lissabon sein. Auch hier wird der Krieg von der Kirche als
gereohte Maßnahme zum Schutze des Staates und zur Abwehr
kommunistischer Infiltration beurteilt. Stimmen des Zweifels am Sinn der
Missionsiarbeit lassen sich nicht mehr zum Schweigen bringen. Gleich
aufsehenerregend wie die Weißen Väter künden ihre katholischen
Glaubensbrüder in Angola die Väter vom hl. Geist (Kongregation der Spiri-
taner) ihren Weggang an, falls ihr Wirken wie bisher im vorgezeichneten

Missionsstil vorsichzugehen habe. In einem Brief an die
Bischofskonferenz in Luanda 1970 erklären sie die angolesische missionarische
Tätigkeit als unevangelisch, klerikal, paternaiistisch, als nur Institution

und nicht Gemeinschaft und daher als unvereinbar mit ihrem
Gewissen. Aus ihrer Anklageschrift spricht die Ausweglosigkeit ihrer
Situation und auch die der angolanischen Bevölkerung. Die Patres sagen
aus, daß jedes Tun außerhalb des religiösen Bereichs von der Behörde
wie auch von der offiziellen katholischen Kirche als Subversion gegen
den Staat eingestuft wird. Die Kongregation macht ihr Verbleiben in
Angola von klar formulierten Forderungen abhängig. Die Patres schlagen

die Bildung neuer Missionstypen, sogenannter brüderlicher
Kommunitäten, vor. Sie wollen mitten unter der einheimischen Bevölkerung
leben, ohne finanzielle kirchliche Unterstützung, vom Ertrag ihrer
Arbeit, um nicht mit dem politischen und wirtschaftlichen System
paktieren zu müssen. Sie schlagen eine Evangelisierung vor, die ein Bditrag
wäre zu echter, geistiger, kultureller und auch wirtschaftlicher Selbsthilfe.

142



Die diplomatisch wohlwollend abgefaßte Antwort des Episkopats
ist weder ein Ja noch ein Nein; doch werden nur Lösungen innerhalb

der bestehenden Missionsstrukturen angeboten, was für die
Spiritaner unannehmbar ist. Im Herbst 1970 erfolgte der selbst gewählte
Rückzug. Der Generalobere der Patres hält in seinem Schreiben an die
Kongregationsmitglieder fest, daß er es vor seinem Gewissen nicht
verantworten könne, weiterhin in einer Kirche zu dienen, die mit einem
ganzen Herrschaftssystem über das afrikanische Volk verflochten sei
und selber einen Teil dieses Systems darstelle. Ein Bleiben käme einer
Gutheißung dieses Systems gleich.

Das Jahrbuoh schließt mit einer Übersicht über die Tätigkeit und
Beschlüsse zur Bekämpfung des Rassismus des ökumenischen Rates
der Kirchen seit 1954, der für die Austragung der Konflikte gewaltfreie
Methoden befürwortet, sich jedoch weigert, «die Unterdrückten, die
Gewalt anwenden, zu verurteilen, weil er anerkennt, daß die Aufrechterlhaltung

des Status quo duroh Gewalt erfolgt».
Die Fülle der vorgelegten Dokumente und Kommentare sind ein

Aufruf an die Weltöffentlichkeit, Stellung zu den brennenden Problemen

im südlichen Arika zu nehmen. Hellen Kremos

Mandela sortiert Seetang und hofft...
Südafrika hält seine gefährlichsten «Politischen» auf Robben Island, der
Sträflingssiedlung, ein paar Meilen außerhalb Kapstadt, gefangen. Unter
ihnen finden sich Nelson Mandela und der farbige Intellektuelle Dr.
Neville Alexander. In der Regel hat die Presse keinen Zugang zur Robben
Insel. Einem australischen Journalisten, David McNicoll, wurde für
einmal erlaubt, mit den Gefangenen zu reden. Nachstehend sein Bericht:

Nelson Mandela begrüßte mich vor seiner Zelle. Ein Blick hinein
zeigte, daß sie peinlich sauber ist (wie alles auf Robben Island). Mandela

führt (zur Zeit neben der oben erwähnten Unterhaltsarbeit) sein
Rechtsstudium per Korrespondenz mit der Londoner Universität zu
Ende. (Ein Zeichen, daß er sein Leben nicht auf Robben Island zu
beschließen gedenkt, obwohl er zu lebenslänglicher Haft verurteilt wurde.)

Nach seiner Arbeit befragt, sagt Mandela, er habe zuerst, das heißt
1965, in einem Steinbruch gearbeitet, wo er nur den Bimmel sehen
konnte. Naoh drei Jahren kam er in einen andern Steinbruch, wo er in
der Ferne wenigstens Kapstadt auszumachen vermochte. Zu andern
Zeiten (1971) mußte er, und muß er heute noch, Seetang sortieren. Dies
sagt er, sei die beliebteste Arbeit, da man am Meer sei und die ein- und
ausfährenden Schiffe beobachten könne.

143


	Kirchen im Konflikt im südlichen Afrika

