
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 67 (1973)

Heft: 4

Artikel: Keine verschlossenen Türen

Autor: Lochman, J.M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-142185

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-142185
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Keine verschlossenen Türen
Liebe Freunde, liebe zerstreute Gemeinde,

Ich möchte Sie zu diesem Ostersonntag herzlich begrüßen — und zwar
mit demjenigen alten christlichen Gruß, mit welchem sich die Christen
vor allem in der Ostkirche, oder überhaupt in den christlichen Gemeinden

in Osteuropa, zum heuligen Anlaß zu grüßen pflegen: «Christus ist
auferstanden, er ist wahrhaftig auferstanden, freuet euch!» Kein Zweifel:

Dies is t der Tag der Freude. Blättern Sie nur in Ihren Gesangbüchern

— gleichgültig von welcher Konfession — und Sie werden bald
entdecken: es gibt kaum einen anderen Anlaß des Kirchenjahres, zu
welchem die entsprechenden Lieder so fröhlich gestimmt wären, wie
am Ostersonntag. Dem Grund dieser Freude möchte ich nun
nachgehen. Ich wähle dazu einige Verse aus dem Osterbericht des Johannes,
bei dem wir im 20. Kapitel Folgendes lesen:

«Am Abend aber des ersten Tages der Woche, da die Jünger
versammelt und die Türen verschlossen waren aus Furcht vor den Juden,
kam Jesus und trat mitten ein und spricht zu ihnen: Friede sei mit euch!

Gleich wie mich der Vater gesandt hat, so sende ich euch!»

I.

Liebe Zuhörer, dies ist zunächst keine erfreuliche Botschaft; dies ist,
aufs erste Zusehen kein Freude ausstrahlendes Bild. Eher im Gegenteil:
wenn wir diesen Bericht nüchtern und sachlich hören — dann weht
aus ihm zu uns ein trüber, ein düsterer Geist. Ein Häuflein von
ratlosen Menschen steht vor uns. Eine Handvoll von Jüngern, die gerade
eine abgrundtiefe Enttäuschung durchmachen mußten. Noch vor ein
paar Tagen lebten sie in den höchsten Erwartungen: ihr Meister, auf
den sie alle ihre Hoffnungen gesetzt hatten, schien sich dem Höhepunkt
zu nähern und sie, seine Nächsten, standen stolz im Glanz seines
Ruhmes. Dies hat sich aber gründlich verändert. Eine totale
Sonnenfinsternis hat sich um sie herum ausgebreitet. Der Meister wurde auf
eine brutale Art und Weise erledigt. Es ist aus mit ihm — und so ist es

aus auch mit ihnen, mit ihren Erwartungen, mit ihren Hoffnungen. Ein
hoffnungsloses Häuflein!

Diese düstere Lage wird in unserem Text besonders durch zwei
scharfe Züge charakterisiert. Zuerst: «Die Türen waren verschlossen».
Die Gemeinde des Ostersonntags, die erste christliche Gemeinde,
erscheint am Anfang als Gemeinde der verschlossenen Türen; eine
Gemeinde, welche einen Riegel zwischen sioh selbst und ihre Umwelt
geschoben hat; eine verriegelte Gemeinde. Dies ist allerdings eine un-

101



heimliche Lage. Nicht auf diese Waise wurde sie von ihrem Meister
gebildet. Ganz andere Leitbilder wurden ihr von ihm vorgestellt: «Die
Stadt, die auf dem Berge liegt».

«Die Arbeiter der großen Ernte» — und das Feld, das ist die Welt.
So wurde ihr der Weg breit und weit geöffnet — einer Handvoll von
Jüngern, bestimmt, aber einer Handvoll von Menschen, welchen ein
sinnvoller Auftrag anvertraut wurde. Dies wird nun vergessen. Die
Welt hat ein unfreundliches Antlitz gezeigt. Herodes und Pilatus haben
sioh verbunden, um den Propheten von Nazareth zum Schweigen zu
bringen. Es ist ihnen restlos gelungen. Und die Jünger fühlen sich
verraten, im Stich gelassen. Was für eine Sendung könnten sie in einer
solchen Welt noch haben? Darum: macht die Fensterladen dicht!
Schließt die Türen zu! «Und die Türen waren verschlossen.»

Das ist also das erste, was uns Johannes von der Gemeinde Jesu

an jenem ersten Sonntag zu berichten weiß. Dazu kommt dann der
andere Akzent. Dies alles geschieht «aus Furcht vor den Juden». Der
Geist dieser Gruppe, dieser Gemeinde der verschlossenen Türen, ist der
Geist der Furcht. Das furchtbare Ende Jesu hat eindeutig bewiesen:
Die Widersacher meinen es mit ihrem Widerstand todernst. Hier gibt
es kein Spiel mehr. Man kann es sich sehr schnell ausrechnen: In dieser
Stunde sich an Jesu Seite zu stellen bedeutet das Kreuz zu riskieren,
sein Leben aufs Spiel zu setzen. Es ist weiser, sich zurückzuziehen.
Darum sitzen die Jünger hinter den verschlossenen Türen. Die Furcht
hat sie gelähmt.

So sieht es aus in einer Christengemeinde ohne den lebendigen
Christus. Sie hält sich zwar noch. Die Jünger bleiben beieinander. Sie
ehren noch das Gedächtnis ihres Meisters. Aber es ist zuletzt kein
Leben und Wesen darin. Darum sind sie so traurig und kleinmütig. «Und
die Türen waren verschlossen — aus Furcht vor den Juden.»

II.

In diesem Augenblick «kam Jesus und trat mitten ein.» Mit diesen
Worten berichtet Johannes von dem tiefsten Umbruch in der ganzen
Kirchengesohichte. Dieser Umbruch wird sehr schlicht geschildert —
einfacher kann man gar nicht reden: «Es kam Jesus und trat mitten
ein.» Ein paar Worte — aber es ist alles darin: Die Auferstehung Jesu.

Nun, es ist nicht leicht, den «Tatbestand» der Auferstehung Jesu
in unseren Vorstellungen und Begriffen zu fassen. Es ist nicht leicht
— und zwar nicht erst für uns, kritisch denkende moderne Menschen;
es war nicht leicht bereits für die Jünger, für die ersten Berichterstatter.
Sie liefern uns zum Teil widerspruchsvolle Berichte. Und doch: Das
Entscheidende dieses Ereignisses steht für die Jünger fest und klar:

102



Es kam Jesus. Derselbe, der von den Machthabern der Kirche und
des Staates verurteilt und mit Erleichterung abgeschrieben wurde, dieser
Erledigte kam wieder! Derjenige, mit dem man nicht mehr nüchtern
rechnen konnte, dessen man sich bestenfalls nur mit Schmerz und
Verbitterung erinnern konnte — der trat mitten ein.

Und dieses Kommen hat faßbare Folgen. Man sieht es bald, man
merkt es den Jüngern an: Ihre Welt — und ihr Weltverhältnis —
ändert sich radikal auf Grund dieses Ereignisses. Ein neuer Weg fängt
für sie an. Sie sind nicht mehr allein. Sie sind nicht mehr verlassen.
Jesus steht in ihrer Mitte — und mit ihm die Vollmacht der Treue und
der Liebe, die selbst dem Tode gegenüber hält und trägt. So sind sie
nicht mehr den Mächten und Gewalten preisgegeben. Sie werden frei im
Leben und Tod. In aller der Schwäche und Anfechtung handeln sie
und leiden im offenen Horizont.

Seit dieser Stunde hat ein christliches Leben seine tragende,
verbindende und verbindliche Mitte. Wir arbeiten, wir beten nicht mehr
ins Blaue hinein; wir drehen uns nicht mehr im blinden Leerlauf von
Zufall und Notwendigkeit. Der Auferstandene steht uns selbst zum
Trotz in unserer Mitte. «Es kam Jesus und trat mitten ein.»

III.
Dieser Umbruch des Ostersonntages, diese Wiedergeburt der ersten
Christen, wird nun in unserem Text wieder durch zwei Züge illustriert,
durch die beiden ersten Worte des Auferstandenen: «Friede sei mit
euch!» und: «Gleichwie mich der Vater gesandt hat, so sende ich euch!»
Es ist wohl bemerkenswert, wie genau diese Worte als die Antwort Jesu

dem entsprechen, was wir als die eigentliche Not der Jüngergetmeinde
an jenem ersten Sonntag gerade erkannt haben, nämlich dem Bilde einer
Gemeinde der verschlossenen Türen, einer von der Furcht beherrschten
Gemeinde.

«Friede sei mit euch!» So lautet das unüberhörbar erste Wort des
Auferstandenen. Ich verstehe dieses Wort als Handreichung zur
Überwindung der Furcht. Die meisten von uns wissen wohl aus eigenem
Erleben, was die Furcht sei: Die Unruhe eines wirklioh oder vermeintlich
bedrohten Menschen; die Unsicherheit einer schlaflosen Nacht, eines
undurchschaubaren Tages; oder auch die zutiefst menschliche Angst,
ob man unter den gegebenen persönlichen oder gesellschaftlichen
Umständen als verantwortlicher Mensch überhaupt sinnvoll leben und
bestehen kann

Auf diesen wunden Punkt der menschlichen Not bezieht sich nun
der Friedensgruß Jesu. Dem unruhigen, verängstigten, versagenden,
verzweifelnden Menschen spricht er die unbedingte Treue und Liebe Gottes
zu. Das starke Wort «unbedingt» ist dabei keine feierliche Übertreibung.

103



Man überlege bloß: Dies ist das erste Wort Jesu Christi nach dem
Karfreitag, es ist zugesprochen denjenigen Jüngern, die gerade unheimlich

versagt, verleugnet, verraten haben. Was anderes könnte man in
einer solchen Lage eigentlich erwarten, als Worte scharfer Vorwürfe
und Zurechtweisungen? Anstatt dessen sagt aber der verratene Jesus:
«Friede sei mit euch!» Seine gekreuzigten Hände erheben sich nicht zum
Fluch, sondern zur Vergebung. Dies ist nach dem Neuen Testament die
Liebe Gottes, die unbedingte Liebe, die aufs Kreuz hinauf und in die
Hölle hinuntergestiegen ist, um auch die Feinde und Versager noch zu
retten. Und dies ist die Treue Gottes: Er bleibt treu selbst dort, wo
unsere Treue kläglich versagt.

Diese Macht der unbedingten Liebe und Treue Gottes — sie wird
den Jüngern zugesprochen. Ihr verspieltes Lebensrecht wird im Friedensgruß

des Auferstandenen wiederhergestellt. Das Kreuz Jesu erhebt sich
über unserem von außen und von innen angeschlagenen Leben. «Wer
wird die Auserwählten Gottes beschuldigen? Gott ist, der da gerecht
macht» (Römer 8, 33). Das ist die Überwindung der Furcht: «Ist Gott
für uns, wer mag wider uns sein?» (Römer 8. 31). Das ist die Befriedung

des Menschen.
Seit diesem Tag führt der Weg der Jünger im Zeichen dieses

Friedens; des Friedens zwischen Gott und Mensch — und von daher des
Friedens zwischen Mensch und Mensch. So wird am ersten Ostersonntag

eine Friedensinitiative lanciert, die bis heute — erlösend und
verpflichtend — zur erfinderischen Friedenspraxis aufruft, zum energischen
Gestalten eines befriedeten Alltags, bis in die konkreten politischen
Entscheidungen hinein. Wird diese Initiative von den Christen vergessen
oder auch nur geschwächt — und wie oft geschah es in der
Kirchengeschichte und -gegenwart — so lebt man am erlösenden und verpflichtenden

Ostergruß und Osterwillen Jesu vorbei. Das erste Wort des
Auferstandenen kommt zu kurz: «Friede sei mit euch!»

Zu diesem ersten Akzent kommt dann das zweite Wort Jesu:
«Gleichwie mich der Vater gesandt hat, so sende ich euch.» In diesem
Worte werden die Jünger von jenem Übel befreit: Vom Übel der
verschlossenen Türen. Wir erinnern uns: Das Bedenklichste an der Haltung
der Ostergemeinde war, daß sie ari ihrer Sendung verzweifelte; daß
die Jünger ihren Dienst praktisch eingestellt haben, daß sie der Resignation

verfallen sind. In einer solchen Haltung steht die Gemeinde im
Begriff zugrundezugehen. Bei verschlossenen Türen kann man nicht
mehr atmen und leben. Jede nur auf sich selbst bezogene Gemeinde —
kirchliche, aber auch politische! — und welche Außenstehende
vergißt; die Kirche, welche die Gesellschaft verläßt; ein Land, das andere
Länder selbstgerecht ignoriert: sie degenerieren. Die Kirche jedenfalls
lebt nur in ihrer Sendung. Gibt sie sie auf. so gibt sie sich selbst auf.

104



Gerade in diesem Zusammenhang stoßen wir allerdings auf die
bittere Frage: Haben wir noch diese Sendung? Es gibt doch in der
Kirchengeschichte — und auch in der politischen Geschichte! —
Situationen, wo man nach allem menschlichen Ermessen einem solchen
Zweifel geradezu verfallen muß. Die Welt wird uns tief entfremdet.
Und wir sind allzu schwach. Wer von uns, die mit der Kirche und ihrer
Arbeit verbunden sind, würde diese Frage und Anfechtungen nicht
kennen? Die Älteren unter uns, die vergleichen, wie die Kirchen noch
vor dreißig/fünfzig Jahren voll und stark gewesen waren, verglichen
mit dem heutigen Zustand. Und die Jüngeren, die am Versagen der
kirchlichen Institutionen im Blick auf die brennendsten gesellschaftlichen

Fragen zweifeln und verzweifeln. Wozu noch die Kirche? Und
nicht ganz anders ist es auch außerhalb der Kirche, im politischen
Raum. Die einen, beunruhigt durch Revolutionen unserer Zeit, sehnen
sich nach der alten, heilen Welt zurück. Und die anderen sind
entmutigt durch die Übermacht von Sach- und Machtzwängen der
etablierten Systeme — in Ost und West. Haben wir, in Kirche und Gesellschaft,

selbst beim besten Willen, noch eine Sendung?
Die Osterbotschaft ignoriert unsere Situation nicht. Die Auferstehung

verklärt keineswegs die Gestalt der gegebenen Welt und bietet
keine garantierten Patentlösungen. Und doch: sie hilft, in den Zwängen
und Sackgassen unseres persönlichen und gesellschaftlichen Lebens nioht
einfach gebannt und gelähmt stecken zu bleiben. Sie erinnert beharrlich
daran: es gibt vom Ostersonntag her keine endgültig verschlossenen
Türen in der Welt der Menschen. Es gibt keine in alle Zeit und Ewigkeit

gesetzten Riegel — und wären es die Riegel von Hölle und Tod.
Das letzte Wort über unserem Leben hat kein steinerner und
versteinernder Gast, sondern der lebendige und befreiende Herr. Und sein
Wort lautet: «Wie mich der Vater gesandt hat — so sende ich euch».
So wird die Sendungslosigkeit ein für allemal durchbrochen. Es ist nicht
sinnlos, sich in seinem Namen auf Hoffnung hin zu engagieren. Es
lohnt sich, trotz allen den Bedrängnissen und Rückschlägen im
persönlichen, kirchlichen und gesellschaftlichen Bereich, seine Verheißung
und seinen Auftrag nicht zu vergessen. Der Friede seiner Sendung —
und die Sendung seines Friedens besteht.

Eine Bemerkung zum Abschluß— Bemerkung zu den Zeitangaben
unseres Textes. Die Begegnung des Auferstandenen mit seinen Jüngern
findet nach Johannes am Abend des Ostersonntags statt. Nach seiner
vorangehenden Schilderung ist aber Christus bereits am Ostermorgen
auferstanden. So setzt unser Bericht mit einer Situation an, in welcher
Jesus Christus bereits lebendig ist, wo aber die Welt der Macht sich
triumphierend dreht, und wo die Kirche immer noch entmutigt ihre
Wunden beklagt; ist dies nicht auch unsere Situation an diesem

105



Ostersonntag? Sie ist es — wenigstens in einem und entscheidenden
Punkt: Auch heute hat der Auferstandene einen befreienden Vorsprung,
vor seiner Kirche und vor seiner Welt. Genau dies ist der Grund unserer
Osterfreude. «Christus ist auferstanden! Er ist wahrhaftig auferstanden!»

Mögen wir es wissen oder nicht, wir stehen bereits im Lichte seines
Kommens. Wir leben, auch an unseren Abenden, bereits von der Verheißung

seines Morgens!
«Friede sei mit euch! Wie mich der Vater gesandt hat, so sende
ich euch!»

Radio-Predigt Ostern 1972 J. M. Lochman

Die neue Wertung des Religiösen
in den Wissenschaften

Es dürfte im Kreise unserer Religiös-sozialen Vereinigung nicht als
ungehörig empfunden werden, wenn wir wieder einmal dem Begriff des

«Religiösen», ohne die stete Dringlidhkeit des sozialen Auftrages zu
vermindern, unsere Beachtung schenken. Diejenigen Menschen, denen
die Verbindung marxistischer Gesellschaftsauffassung mit
naturwissenschaftlichem Materialismus Haeckelschen Stils zur festen Grundlage
des Denkens geworden ist, haben wohl noch nicht zur Kenntnis genommen,

daß durch die moderne Physik ihre Behauptung einer deterministischen

Naturauffassung, durch die gegenüber dem gesetzmäßig verlaufenden

Naturgetriebe Gott arbeitslos sei, jetzt jeglichen Boden unter den
Füßen verloren hat. Es war die klassische Physik, die dem berühmten
Spruch huldigte: Natura non facit saltus — die Natur macht keine
Sprünge. Dementsprechend hat sich die Physik noch des vergangenen
Jahrhunderts ganz im Rahmen dieses Grundgesetzes der Stetigkeit
bewegt — alle von ihr aufgestellten Naturgesetze sind unter der Voraussetzung

stetigen Naturgeschehens ausgesprochen und halten sich in
diesem Rahmen. So war es ein Bruch mit alten und «geheiligten»
Denkwaisen der Physik, als Max Planck 1900 aus der theoretischen Analyse
des von ihm aufgestellten Gesetzes der 'schwarzen Strahlung' das
gesetzmäßige Vorkommen von sprunghaften Naturvorgängen — «Quanten/
Sprüngen» — erschloß. Die Entwicklung der Planckschen Forschungen

führte zur heutigen Quantenphysik, die also behauptet, daß es im
Naturgeschehen echte Indeterminiertheit gibt — Spielräume eines
naturgesetzlich nicht vorausbestimmten Geschehens, das auf keine Weise
vorausberechnet werden kann. Was hat aber nun der Unterschied der
neuen physikalischen Vorstellungen gegen früher mit dem Begriff des

106


	Keine verschlossenen Türen

