
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 67 (1973)

Heft: 3

Artikel: Gerechtigkeit für Alle (Markus 10, 42-45)

Autor: Radecke, Christian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-142175

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-142175
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gerechtigkeit für Alle
Markus 10, 42-45

Wir haben gelernt, uns gegenseitig zu achten. Wir bekämpfen uns nicht
mehr, Reformierte und Katholische; wir haben gelernt, die andern als
Christen zu akzeptieren. Zum Zeichen dafür feiern wir zusammen
Gottesdienst, unter elinem Dach; und ich bin sicher: wir alle freuen uns
darüber. Diese neue Gemeinschaft wäre nicht möglich ohne den großen
Aufbruch der Christenheit in den letzten Jahrzehnten. Mit Freude sehen
wir den großen Aufbruch der katholischen Kirche seit dem Zweiten
Vatikanischen Konzil, die Bereitschaft zur Erneuerung, zur Reformation.

Im Gottesdienst reden sie nicht mehr lateinisch, sondern die
verständliche Muttersprache. An der Schweizerischen Synode 72 werden
die Laien ernst genommen und dürfen mitreden. Und dann das kühne
neue Engagement der Kirche in Südamerika. Priester wie der Erzbischof

Dom Helder Cämara, der nioht nur redet, sondern handelt, der
sagt: die Kirche darf die Menschen nioht nur auf das Jenseits vorbereiten,

sondern muß hier in dieser Welt den Menschen zu elinem menschenwürdigen

Leben helfen; der sich mit vielen andern gegen das Elend der
Massen in Brasilien einsetzt, für soziale Gerechtigkeit, im mutigen
Widerspruch zur Regierung dort!

Und wir freuen uns auch über den Aufbruch auf der andern
— reformierten — Seite: über den Zusammenschluß von bereits
zweihundert Kirchen im ökumenischen Rat der Kirche. Auch dort beginnt
dieZeit eines neuenEngagements; die Vollversammlung in Uppsala 1968
hat alle Christen und Kirchen unter anderem dazu aufgerufen, ihre Liebe
zum Menschen — zu allenMenschen — einzusetzen und in jedem Land
für den Frieden zu wirken, für den Stop das Rüstungswettlaufs etwa
und für die Abrüstung. Der Weltkirchenrat unterstützt heute aktiv den
Kampf gegen die Unterdrückung der Schwarzen in Südafrika, weil
Worte allein nichts nützen, weil ein menschenwürdiges Leben in jedem
Land kommen muß und weil die Kirche Anwalt der ganzen Menschheit
ist. In diesem großen Aufbruch der Kirchen leben wir heute, wir spüren
ihn auch im kleinen Rümlang. Es ist kein Zufall, daß wir uns in den
letzten Jahren gerade im Engagement für die armen Länder gefunden
haben und zusammenarbeiten; wenn wir die Menschan wirklich lieb
haben, dann müssen wir als Christen für die Zukunft der Menschheit
etwas tun — denn die Menschheit als ganzes ist haute bedroht!

Wenn wir heute wieder einmal gemeinsam Gottesdienst feiern, dann
wollen wir uns besinnen: was bringt uns eigentlich zusammen und wer
wird uns in Zukunft — hoffentlich — immer näher zusammenbringen?
Ich glaube: uns bringt der gemeinsame Auftrag zusammen, den wir als

69



Christen haben; die eine und gleiche Aufgabe, die Gott allen Christen
gegeben hat. Jesus hat diese Aufgabe seinen Freunden mehrmals erklärt;
und eine dieser Lektionen ist in Markus 10. 42-44 überliefert:

«Jesus ruft seine Schüler zusammen und erklärt: 'Ihr wißt: die die
als Herrscher der Völker gelten, unterdrücken ihre Leute, und die Großen

lassen ihre Macht spüren. Unter euch ist es aber nicht so. Sondern:
wer unter euch groß sein will, soll der Diener der andern sein; und wer
unter euch am meisten gelten wiW, sei der Knecht aller!'»

Das ist auch für uns eine gute Lektion und wir wollen auf die
Worte des Meisters genau hinhören. Jesus, von dem immer wieder
behauptet wird, er habe sich nicht um Politik gekümmert, bringt hier
interessanterweise einen Vergleich aus der politischen Well: er vergleicht
die politische Welt mit der Welt der Christen. Fast wie ein Naturgesetz
stellt er es hin: die Herrschenden, die Mäohtign, nützen ihre Macht aus.
genießen ihre Vorrechte und unterdrücken die andern. So ist es eben in
der Welt. Leider hat er auch heute noch recht: wieviele Diktaturen gibt
es, von der Sowjetunion über Persien, Griechenland bis nach Brasilien,
und wieviele Demokratien tragen auch diktatorische Züge; ich erwähne
nur die USA mit ihrem Präsidenten! Noch immer herrscht eigentlich der
Kalte Krieg der Großmächte um die Weltherrschaft: USA und Sowjetunion

bekämpfen sich nicht mehr offen, aber sie kämpfen um
möglichst große Einflußzonen in Asien, Afrika und Südamerika, sie wollen
möglichst viele Entwicklungsländer auf ihre Seite ziehen — und
möglichst die Länder mit reichen Bodenschätzen, versteht sich, um davon
zu profitieren! Darunter hat in den letzten Jahrzehnten am schlimmsten

gelitten: Vietnam.
Und dann sagt Jesus: «Unter euch ist es aber nicht so wie in der

politischen Welt, unter euch Christen». Da gehl es nicht um
Machtstellung, um Einsatz von Gewalt; da darf es keine Unterdrückung
geben, da darf keiner den andern herumkommandieren und ausnützen!
Sondern ihr, meine Freunde, ihr baut eine andere Welt auf: eine Welt des

Dienens, eine Welt der gegenseitigen Achtung und Zuneigung. Und das
heißt: ihr baut eine menschliche Welt, eine Welt der Gerechtigkeit für
alle, nicht der Vorrechte für wenige. Ihr schaut, daß die andern von
euch profitieren, ihr überbietet einander so gegenseitig im Dienen! —

Darin liegt das Grundrezept für eine neue Welt — das ist der Auftrag

den Gott uns gibt. Und als guter Pädagoge weist Jesus auf ein
eindrückliches Beispiel: er weist auf sich selbst. Vers 45 heißt: «Denn
auch der Menschensohn ist nicht gekommen, um bedient zu werden,
sondern um zu dienen und sein Leben für die Auslösung vieler
Menschen herzugeben.»

Wie hat denn Jesus der Menschensohn, der wahre Mensch, dem
die Zukunft gehört, gedient? Er setzte sein Leben für die Auslösung

70



vieler Menschen ein: er löste viele aus ihrer persönlichen Unfreiheit heraus:

aus dem Zwang, Macht über andere Menschen genießen zu müssen.

Und wir stehen ja alle in der Gefahr, daß wir über andere
herrschen wollen und daraus eigentlich unser Gefühl beziehen, wir seien
etwas wert! Ich denke an die Kinder, die beim Spielen andere
herumkommandieren; an den Ehemann, der sich von seiner Frau ständig
bedienen läßt; an den Beamten an irgend einem Schalter — wir sind den
großen Regierenden leider so ähnlich!

Demgegenüber war Jesus so menschlich: er liebte wirklich jeden
Menschen und sah keinen tiefer als sich. Er verzichtete darum freiwillig
auf Vorrechte, aber kämpfte für die Lebensrechte jedes Menschen, auch
für das Recht eines jeden, an seinen liebenden Gott glauben zu können!
So ließ er keine Grenzen zwischen guter Gesellschaft und schlechter
Gesellschaft gelten, zwischen Dirnen etwa und geachteten Theologen;
und so setzte er die Hoffnung auf eine neue, gerechte Menschheit in
die Welt.

Seine Freunde — Fischer, einfache Arbeiter — waren die ersten, die
zur neuen Welt gehörten. Seither gehören alle Christengenerationen
dazu, und auch wir wieder. Die Kirche mit ihren Gemeinden wäre also
der Ort, wo es unter Menschen schon menschlicher zugeht als draußen
in der Welt, in der Öffentlichkeit, wo wir einander die gleichen Rechte
einräumen und dienen. Aber unsere Gemeinschaft müßte dann
selbstverständlich in die politische Welt ausstrahlen und helfen, die Menschheit

zu einer Menschenfamilie zu machen — einer Familie, wo jeder
die andern akzeptiert, ihnen Lebensrecht einräumt, Menschenrechte,
aber keine Vorrechte! Das wäre eigentlich so natürlich. Und darauf hat
Jesus auch gehofft; denn er hat ja auf das Reich Gottes gehofft, und das
heißt: auf die Herrschaft Gottes über alle Menschen.

Die Christengemeinschaft kann aber nur solche Ausstrahlung in
die politische Welt haben, wenn wir uns zusammentun und die Kirchen
sich finden. Erst dann erhält unsere gute Wahrheit von der neuen
Menschheit wieder volle Glaubwürdigkeit in der Welt. Lassen wir uns
vom gemeinsamen klaren Auftrag Jesu zusammenbringen! Wann die
Kirchenleitungen in der großen internationalen Welt Zeichen der Hoffnung

setzen wie Dom Helder Cämara und den Weltkirchenrat, dann
müssen wir alle nach unsern Möglichkeiten auch Zeichen der Hoffnung
setzen: den neuen Geist leben, der heißt: dienen, nicht herrschen wollen,
auf Vorrechte verzichten — in der Familie, bei der Arbeit, im ökumenischen

Zusammenarbeiten der Christen. Dann können wir diesen Geist
von Jesus her auch in der Öffentlichkeit immer mehr durchsetzen: in
unseren Gesetzen und im Zusammenleben der Völker — die Gerechtigkeit

für alle. — Amen. Christian Radecke

Predigt, gehalten am ökumenischen Gottesdienst am 28. Jan. 1973 in Rümlang.

71


	Gerechtigkeit für Alle (Markus 10, 42-45)

