
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 66 (1972)

Heft: 12

Buchbesprechung: Hinweise auf Bücher

Autor: B.W.

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


wahrscheinlich bei der jungen Generation Deutschlands heute wieder
eine Chance.

Wir sind geneigt, auch die schweizerische Zustimmung zum Vertrag

mit der EWG günstig zu beurteilen. Zu wünschen wäre sicher eine
Hinwendung zu einer positiveren, solidarischeren Haltung der Schweiz
den Ländern der Dritten Welt gegenüber. Unsere offiziellen Träger der
Politik wollen nicht, oder nioht in genügendem Maße, einsehen, daß wir
eine Verpflichtung haben, das Positive an unserem Staatswesen, die
Möglichkeiten des Ausgleichs zwischen Extremen — das «Rede-miten-
and», viel konsequenter in die Beziehungen der Nationen hineinzutragen.

Es geschieht dies so wenig, sei es aus Bescheidenheit, besser gesagt
Kleinmut, odor aus purem Eigennutz. Wir jagen allzusehr unserem
Profit nach und Sind geneigt, unserem Egoismus noch ein fadenscheiniges

Mäntelchen umzuhängen. (Sieheden Artikel «Schweiz—Südafrika»
in dieser Nummer.)

Ueber diesem Eingeständnis der Mitverantwortung am Elend der
Dritten Welt zum Beispiel dürfen wir nicht vergessen, daß auch in

unserem Land viel guter Wille zur Zusammenarbeit vorhanden ist. Stärken

wir ihn, wo wir können. Dies ist unser bester Beitrag zur Entwicklung

der Welt im Neuen Jahr, und damit auch ein guter Weihnachtsvorsatz.

— Red.

Hinweise auf Bücher
JAN M. LOCHMAN: Das radikale Erbe. Versuche theologischer Orientierung in
Ost und West. 1972. Theologischer Verlag Zürich. Fr. 44.—.

Es ist nicht möglich, in einer kurzen Besprechung auf den ganzen Reichtum
dieses Buches hinzuweisen. Es handelt sich um Beiträge des Verfassers aus
den vergangenen zehn Jahren. Ihre Anordnung in drei verschiedene Teile
macht jeden dieser Teile zu einem einheitlichen Ganzen.

Der erste Teil ist überschrieben mit «Ökumenische Theologie für Kirche
und Gesellschaft». Als Auftakt «Religion der Freiheit» (s. Anfang dieses Heftes).
In einer «Bilanz des europäischen Humanismus» zeigt Lochman die christliche
Verantwortung in der Friedensfrage, die ja immer auch eine Aufgabe der
Humanisten war. Auf diesem gemeinsamen Weg aller Menschen guten Willens
fordert er von den Kirchen, das gemeinsame Ziel des irdischen Friedens
entschiedener, erfinderischer, geduldiger zu suchen als die anderen — in

Bewährung des unbedingten Humanismus Gottes; gerade auch in der Erkenntnis,

daß die Christen oft von den Humanisten in ihrem Verständnis und in ihrer
Hingabe an Menschen beschämt wurden. — Im Kapitel «Solidarität und
politische Verantwortung der Christen» weisen die Aspekte der Solidarität als
Proexistenz und als Versöhnungs- und Friedensdienst auf eine Kirche für die

382



Welt, auf die politische Verantwortung der Christen hin, sich nicht von den
Nicht-Christen abzusondern, sondern den «unteilbaren» Frieden mit allen
Menschen solidarisch zu suchen. In ihrer Rede und Tat soll die Kirche das
radikal Evangelische nicht verwischen, sondern ihren Friedensauftrag frisch
und energisch anpacken. — In zwei Arbeiten im Zusammenhang mit der Genfer
Weltkirchenkonferenz «Kirche und Gesellschaft» 1966 wird die «Theologie der
Revolution» in ihren verschiedenen Äußerungen untersucht.

Im zweiten Teil «Väter und Brüder: Kirche in der sozialistischen Gesellschaft»

gibt uns das erste Kapitel die wichtigsten Akzente der Böhmischen
Reformation, das radikale Erbe. Wenn wir auf das folgende Kapitel näher
eingehen, so, weil es uns einen Comenius nahe bringt, von dem womöglich
die meisten Leser kaum etwas wissen. Nicht der weltberühmte Pädagoge tritt
uns entgegen, sondern der Theologe und «Lehrer der Nationen». Neben seiner
tiefen persönlichen Beziehung zum lebendigen Christus, wie seinem Anliegen
einer ökumenischen Reformation sind zwei weitere Akzente seiner theologischen

Sicht die «Gemeinde des Friedens» und die «weltoffene Hoffnung». Wichtige

der heute aktuellen Friedensmaßnahmen und Vorschläge hat schon
Comenius sich ausgedacht: ein internationales «Direktorium der Mächte», ein
internationales Friedensgericht und einen Plan der allgemeinen Abrüstung. Seine
Überzeugung von der Einheit und Gleichheit des Menschengeschlechts, die
heute noch nicht verwirklicht ist, aber doch immer wieder angestrebt wird,
wurde und wird immer wieder als Utopie hingestellt. Er kennt die Welt und
macht sich keine Illusionen über sie, aber er baut auf seine christliche Hoffnung,
eine weltverändernde Hoffnung. Er setzt sich für die «Erneuerung» menschlicher
Dinge ein, weil er an das Kommen des Reiches Gottes glaubt. — Das folgende
Kapitel ist der Geschichtsphilosophie Hromàdkas gewidmet und die weiteren
sprechen vom Dienst der Kirche in der sozialistischen Gesellschaft und ihre
Stellung zum Marxismus. Sie sind in ihrer Konfrontation der Probleme des
Theologen und Christen mit einer neuen Gesellschaft aufgelockert durch ein
ganz menschliches, lebensnahes Kapitel, das das Verhalten von einzelnen
konkreten Christen: einem Arbeiter, einem Arzt, einem Künstler, einem
Wissenschafter, im Alltag der sozialistischen Gesellschaft zeigt.

Der dritte Teil, weniger umfangreich als die beiden andern, entstand aus
der Mitarbeit an den «Göttinger Predigtmeditationen». Er ist in der Form für den
Laien keine leichte Lektüre; inhaltlich aber bilden die drei Teile ein organisches
Ganzes, eben das radikale Erbe. Diese innere Verbundenheit wird unterstrichen
durch das Motiv der Hoffnung im Kapitel der Theologie der Freiheit, der
Hoffnung, die im zweiten Teil das Zentrum der Comenius-Darstellung ist, und der
Hoffnung, die den Band mit der Predigtmeditation über Offenbarung 21, 1-7
mit dem Titel «Die Dimension der Hoffnung» abschließt. B. W.

JOHN C. COBB: Der Preis des Fortschritts. Umweltschutz als Problem der
Sozialethik. 1972. Claudius-Verlag München. Fr. 21.80.

Das vorliegende Buch erschien vor wenigen Monaten in den USA unter dem
englischen Titel «Is it too late?» («Ist es schon zu spät?»). Daß es unverzüglich
übersetzt wurde und jetzt in deutscher Sprache vorliegt, hat seinen Grund wohl
darin, daß es unter den überaus zahlreichen Publikationen, die seit einem Jahr
von der Bedrohung unseres Planeten berichten, unseres Wissens die einzige
ist, die von der sozial-ethischen Seite an das Problem herantritt. Ein Geleitwort
von Klaus Scholder, das mit Gewinn auch am Schluß gelesen wird, setzt sich
mit dem theologischen Problem auseinander, das für Cobb weitgehend für die
heutige prekäre Lage der Umwelt verantwortlich ist. Gott hat den Menschen

383



zum Herrn über die Welt gesetzt. Dieser und besonders der westliche Mensch
hat sich als ein Absolutes gesetzt und alle Natur vom Standpunkt des Nutzens
für seine Ziele betrachtet, ohne sich der geringsten Verantwortung ihr gegenüber

bewußt zu werden. Diese Haltung hat uns an den Rand der Zerstörung
unseres Planeten gebracht und nur eine drastische Abwendung von ihr kann
eine Rettung ermöglichen. Auch im Christentum gibt es Vertreter, welche die
Verbundenheit mit der ganzen Natur in ihrem Leben und Glauben ausdrückten.
Cobb erwähnt Franz von Assisi und Albert Schweitzer. Letzteren, weil unserer
Gegenwart näher und mit beiden Füßen im Leben stehend, sieht er als heute
noch mögliches Vorbild, wobei dessen Ehrfurcht vor dem Leben aller Kreatur
sinngemäß auf die ganze Natur ausgedehnt werden kann.

Nach all den Wunden, die der Mensch durch sein unbekümmertes
technologisches Vorwärtsstürmen dem Haushalt der Natur zugefügt hat, wäre es
aber ungenügend, jetzt nur solches Tun zu unterlassen, vielmehr müssen schnell
und energisch arbeitende Politiker, Techniker, Ökologen und Agronomen ihre
wirksamen Mittel dafür einsetzen, den zerrütteten Zustand unserer Umwelt in
ein rettendes Gleichgewicht zu bringen. Die Frage, ob es schon zu spät sei,
bleibt offen, selbst wenn unser Verhalten umweltfreundlicher wird, wenn in allen
Richtungen gebremst wird und das Gespenst der sterbenden Erde die Menschen
zu radikalem Umdenken führt. Das düstere Bild der Zukunft, das die einen aus
Selbstschutz ablehnen oder dem die andern in resignierter Hoffnungslosigkeit
ausweichen, führt J. B. Cobb zu einer andern Alternative: realistische Hoffnung,
die sich weigert zu verzweifeln. Der Hoffende sucht nach Auswegen, er glaubt,
daß der Wirklichkeit etwas innewohnt, das das Leben immer wieder ermöglicht,

das sich gegen die Kräfte des Zerfalls und des Todes wehrt. Trotz allen
zerstörerischen Kräften, die der Mensch gegen das Leben auf seinem Planeten
entfesselt, wirkt der Geist des Lebens auf immer neue und unvorhersehbare
Weise. An diesen Geist zu glauben, erlaubt aber doch nicht, sich der
Selbstzufriedenheit hinzugeben: Es gibt keine Garantie dafür, daß die Menschen auf
die Antriebe des Geistes in genügender Anzahl reagieren. Es ist aber möglich,
denn wo Leben ist.da ist auch Hoffnung. B. W.

JAY W. Forrester: Der teuflische Regelkreis. Das Globalmodell der Menschheitskrise.

1972. Deutsche Verlags-Anstalt Stuttgart.

Der amerikanische Titel dieser Studie, die den «Grenzen des Wachstums» von
Meadows als Modell diente, ist «World Dynamics». Auf J. W. Forrester, den
Wissenschafter vom Massachusetts Institute of Technology ist die Initiative für
dieses erste Weltmodell zurückzuführen. Es scheint, daß der schweizerische
Bundesrat im Juni 1970 zu der Konferenz des Club of Rome eingeladen hatte,
an der sich Forrester zu dem Weltmodell entschloß, dessen Ergebnisse im
vorliegenden Buch dargestellt und erläutert sind. Dieses Modell beantwortet vor
allem die Frage: wo liegen die Grenzen für das Bevölkerungs- und Wirtschaftswachstum.

Wir finden darin die notwendigen Schritte aufgezeichnet, zu denen
die Menschheit sich entschließen müßte, um zu einem ökologischen
Gleichgewicht zu gelangen. Wie später die Studie von Meadows, vermittelt auch
Forrester eine Fülle von Erkenntnissen, die eine Warnung sind, die angegangenen

Probleme auf die leichte Schulter zu nehmen, so etwa der Hinweis
darauf, daß kurzfristige Verbesserungen oftmals langfristige Verschlechterungen
zur Folge haben, oder daß die begrenzten Ziele eines Teils des Systems oft im
Gegensatz zum Ziel des Gesamtsystems stehen. Das wird klar, wenn wir etwa
daran denken, wie die, den Lebensstandard hebende Industrialisierung zu der
heutigen, kaum überwindbaren Umweltverschmutzung geführt hat; oder auch,

384



wie die intensive landwirtschaftliche Bodennutzug kurzfristig die Produktion
erhöht, langfristig aber gewaltige Bodenflächen durch Erosion und Versalzung
zerstört. — Außer zahlreichen graphischen Darstellungen enthält das Buch
einige ganzseitige Bilder. B. W.

Wieder eine Stimme zugunsten der umweltfreundlichsten

Energie — der Sonnenenergie
Der australische Biologe und Nobelpreisträger Sir Macfarlane
B u r n et, verlangt, daß man Methoden zur Verwendung der Sonnenenergie

als Hauptquelle für die industrielle Energie der Welt entwickle.
Es ist, wie er sagt, die einzige Quelle von Energie größten Maßstabs, die
die Umwelt nicht beeinträchtigt.

Sir Macfarlane bezeichnet das gegenwärtige Interesse an der
nuklearen Energie als katastrophal — die Entwicklung der Sonnenenergie
anderseits wäre «ein Geschenk an die Menschheit».

Er hielt die Schlußrede am 4. Internationalen Kongreß über menschliche

Beziehungen in Melbourne. Hauptthema war: «Die Verantwortung
des Menschen gegenüber seiner Umwelt».

Sir Macfarlane Burnet ist der Meinung, das Problem der Sonnenenergie

seii nicht ernstlich in Angriff genommen worden, weil fossile
Energie, so lange verfügbar, eine viel bequemere Energiequelle ist. Hätte
sie gefehlt, so wäre man längst mit der Entwicklung der Sonnenenergie
beschäftigt.

Es sei die nahezu einstimmige Meinung der Ingenieure und
Industriellen, daß Nuklear-Energie die fossile Energie vorerst ergänzen und
dann ersetzen werde. «Diese Entscheidung», fährt Sir Macfarlane fort,
«ist, biologisch gesehen, höchst bedauernswert, und Biologen sollten
immer wieder darauf hinweisen, daß eine Alternative besteht.

Der konstante Energiestrom, der die Erdoberfläche als Sonnenstrahlung

erreicht, ist um viele Größenordnungen stärker als das Total an
gegenwärtig produzierter und für menschliche Bedürfnisse benutzter
Energie beliebiger Herkunft. Es liegen Berechnungen vor, wonach die
Verwendung der Strahlenenergie, die auf ein äquatoriales Gebiet von
200 km x 200 km trifft, die gesamte Energiemenge, die im Jahre 1972
auf der Erde benötigt wird, liefern würde.

Es gibt keinen physikalischen Grund, der gegen die Verwendung
dieser hochgradigen Energie für die Erzeugung elektrischen Stromes in
großem Maßstab spricht. Die grundlegende Technik für solche
Verwendung im Laboratoriumsmaßstab liegt bereits vor. (Siehe Meincl:
Physics Today. 1972.) Natürlich würde die Umwandlung dieser Labo-

385


	Hinweise auf Bücher

