
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 66 (1972)

Heft: 12

Artikel: Religion der Freiheit

Autor: Lochman, Jan M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-142099

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-142099
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Religion der Freiheit

Ich denke mit der Formel «Religion der Freiheit» keineswegs an das

ganze breite Feld der Religions- und Kirchengeschichte, sondern an den
«schmalen Weg» biblischen Denkens in seinem alttestaimentlichen und
neutestamentlichen Kern und in seinen — oft allerdings gefährdeten,
zweideutigen und immerhin auch wirksamen — Auswirkungen in der
Geschichte unserer Kirche und Gesellschaft. Im Blick auf dieses «biblische

Erbe» betrachte ich die Formel «Religion der Freiheit» als berechtigt

und angemessen: Der biblische «Glaube versteht sich authentisch
als Anfang einer Freiheit, wie sie die Welt noch nicht gesehen hat» (J.
Moltmann).

Biblische Revolution der Freiheit
Die «Sache» der Freiheit, ihre Wirklichkeit, ihr Ereignis, ist von Anfang
an bezeugt, und zwar im Zentrum der biblischen Botsohaft. Man könnte
geradezu sagen: Das Ereignis der Freiheit ist der Anfang und das Ende
biblischer Heilsgeschichte. Das gilt bereits inbezug auf das Alte Testament.

In seiner tragenden Mitte steht ohne Zweifel das
Exodusereignis (Deut. 26, 5-9). Dieses Ereignis wird in Credo und Kultus
von Israel immer von neuem vergegenwärtigt. Von daher lebt der alt-
testamentliche Glaube, Hier ereignet sich für ihn die konstitutive
Offenbarung: Kein Zufall, daß der Name Gottes im Anschluß an die
Exodusgeschichte geoffenbart wird.

Natürlich meint das alttestamentliche Exoduscredo mehr als eine
geschichtliche Freiheitsbewegung: Es geht — genau wie auch später im
Neuen Testament — um eine «eschatalogische Revolution».
Aber eben, diese eschatalogische, umgreifende Befreiung umfaßt
sogleich auch die Anliegen geschichtlicher und gesellschaftlicher Freiheit.
Jedenfalls: das Motiv der Freiheit läßt sich von dieser Religion, von
diesem Glauben nicht mehr trennen.

Diesen Tatbestand kann man am alttestamentliehen Verständnis
von Gott, Volk und Welt gut verfolgen. Jahwe ist der freie Gott.
Er ist an keinen Kult, an kein Heiligtum gebunden: das Bildverbot ist
gerade in diesem Sinne zuverstehen. Und er ist der Befreier: kein autoritärer

Bedrücker, keine supranaturale Obrigkeit, sondern der Herr, der
aus dem Ägyptenland, aus dem Sklaverahaus, herausführt. Er ist.nicht
der «Ganz-Andere», sondern vielmehr der «Ganz-Ändernde». Wo sein
Name im Glauben bekannt wird, da wird keineswegs an die heilig-magischen

Strukturen des Kosmos erinnert und an die Pflicht der Sterblichen,
sich fromm einzufügen, sondern ian das Exodiusgeschehen und an das
Menschenrecht, den Freiheitsweg zu wagen.

361



So versteht sich auch das Volk dieses Gottes als Volk der Freien.
Im geistlich-religiösen Sinn: als «wanderndes Gottesvolk», eine abraha-
mitische Gemeinschaft.. Aber die Freiheit des Gottesvolkes ist nicht nur
religiös gemeint: Sie hat zugleich soziale Konsequenzen. Israel ist das
einzige Volk seiner Umwelt, in welchem die Sklaverei grundsätzlich pro-
blematisiert wurde. Wohl wurde dieses Grundsätzliche nicht immer
praktisch durchgehalten — unter dem Druck der Umgebung wurden
bald auch Kompromisse geschlossen. Und doch blieb in den unermüdlichen

Protesten der Propheten, in der Stiftung des Sabbatjahrs mit seiner
Forderung der Entlassung für alle Versklavten, und vor allem auch in
der eschatologischen Verheißung der endgültigen Befreiung in Frieden
und Gerechtigkeit, die eindeutige Intention Gottes mit seinem Volke
sichtbar: Es ist zur Freiheit — und zwar zur Freiheit für alle — berufen

In der Perspektive von Exodus wird dann auch die Welt
gedeutet: Sie ist Schöpfung und Geschichte. Schöpfung: Die Welt ist kein
ewiges göttliches Universum; sie ist geschaffen, als positiv wirklich, aber
wirklich als geschaffenes, also relatives, bedingtes, eben weltliches Seiendes.

Und sie ist Geschichte: Ein auf die Zukunft ausgerichteter,
unabgeschlossener Weg. In einem Stichwort: die Welt ist vom Exodus hei
die Welt des Menschen, eine von Gott her und auf den Menschen hin
offene Welt.

Ich halte die alttestamentliche Exodusperspektive für ein radikales
Novum in der Geschichte der Freiheit. In naher und auch ferner Umweit
wurde sie nicht so gedacht. Eine ganz andere Denkform beherrschte —
in tiefsinnigen Variationen — die Welt des alten Orients und weitgehend
auch die Welt der Antike: die Ontokratie, wo die Welt als ein geschlossenes

Ganzes, als unabänderliche Kette des Seienden verstanden wird.

Wir wenden uns dem Neuen Testamente zu. So wie die prophetische
Botschaft das Exodusereignis, so hat auch die apostolische Verkündigung

— und zwar auf eine noch viel konzentriertere Weise — ihr
überragendes Zentrum: das Christusereignis, die Ostergeschichte
des Lebens und des Todes Jesu von Nazareth. Es stellt sich die Frage:
Hat nun diese neutestamentliche Mitte für das Freiheitsanliegen eine
ähnliche Bedeutung wie die alttestamentliche? Ich möchte diese Frage
bejahen. Das Christusgeschehen wird eindeutig als eschatoilogische
Befreiung verstanden. Das kommt bereits im Worte Jesu zum Ausdruck
(Lukas 4, 18ff). Dieses jesaianische Wort ist eines der Grundworte der
alttestamentlichen Verheißung: die Vision des letzten «Exodus», in dem
alle Formen des menschlichen Elends, die Not der Armen, der
Gefangenen, der Blinden und der Zerschlagenen unter das eine Stichwort
gestellt werden: Befreiung. Wie wird nun diese prophetische Vision von
Jesus aufgenommen? Die ganze Predigt Jesu (soweit sie von Lukas be-

362



richtet wird), besteht in einer knappen, aber wahrhaft revolutionären
Aussage: «Heute ist dieses Schriftwort erfüllt vor euren Ohren» (V. 21).
Das bedeutet: die esohatologische Verheißung wird erfüllt. Die Stunde
der letztgültigen Freiheit für die Armen und Beladenen, für die Ernied-
rigien und Entrechteten, schlägt.

Das ist die Botschaft Jesu. Und sie findet gleich auch in seiner
Praxis — in seinem Leiden — ihre Entsprechung. Jesus lebt und stirbt als
Befreier, sozusagen als Revolutionär der Freiheit. Wohlversanden: er
ist kein Revolutionär nach dem Geist der Zeit, kein Zelot, kein Partisan
der Front jüdischer Befreiung gegen die Römer. Aber wenn er sich von
den Zeloten distanziert, so tut er dies nicht, weil sie ihm zu radikal
wären, sondern im Gegenteil, weil siedle Befreiung allzu vordergründig,
schmalspurig, in einem eng gezogenen Rahmen politischer Revolten
verstanden. Die Praxis Jesu meint die allseitige Befreiung. Und sie wird
auch allseitig abgelehnt. Es lohnt sich zu bedenken, daß es gerade Jesus
gegenüber — und soweit wir wissen, nur ihm — zu einer unheiligen
Allianz der Machthaber der beiden, sonst so verfeindeten Welten kam: der
jüdischen und der römischen. Das ist kaum ein Zufall: Von dieser Freiheit

wurden tatsächlich die beiden Mächte des Establishments der Zeit,
die «Kirche» und der «Staat», bedroht. Von beiden wurde Jesu
«folgerichtig» zum Tode verurteilt.

Freiheit in Proexistenz und Hoffnung
In den beiden Thesen von Martin Luther «Ein Christenmensch ist ein
freier Herr über alle Dinge und niemand Untertan» — «Ein Christenmensch

ist ein dienstbarer Knecht aller Dinge und jedermann Untertan»,
ist die Dialektik evangelischer Freiheit erfaßt. Es geht um die Freiheit
allen Dingen und Menschen gegenüber. Aber es geht um die Freiheit
jenes Herrn, der Knecht wurde. Sie ist Offenheit für den Nächsten: Sie
ist nur als Ko-existenz und Pro-existenz wirklich.

Diese Auffassung könnte aktuelle Konsequenzen haben für unsere
Praxis der Freiheit in der Kirche und in der Gesellschaft. Betonen wir
zunächst das Stichwort «Ko-existenz»: Unsere Freiheit ist zugleich und
untrennbar als Freiheit der andern zu denken. Konkret: christliches
Freiheitsverständnis darf nie nur die Freiheit der Christen meinen. Ich
sage das als ein Christ aus dem Osten: Als derjenige also, der weiß, daß
die Religionsfreiheit nichts billiges und keine Selbstverständlichkeit zu
sein braucht. Es gilt für sie einzustehen. Und doch möchte ich gerade
darum betonen: es wurde uns in den letzten Jahren klar, daß die Freiheit
der Christen ohne die Freiheit der anderen — auch der Atheisten — nicht
gedacht und nicht angestrebt werden darf. Es war beglückend,
festzustellen, daß es im Laufe des christlich-marxistischen Dialogs auch für
manche Marxisten immer klarer wurde: unsere Freiheit ist nur im Ein-

363



satz für die Freiheit der anderen wirklich und wahr. Es lohnt sich, diese
Erkenntnis auch in anderen Situationen — mutatis mutandis — zu
bedenken und zu praktizieren: eine Freiheitspraxis, welche sioh über die
Freiheit der anderen allzuschnell und selbstgerecht hinwegsetzen möchte,
wäre nicht frei. Die Freiheit ist nur ko-existent zu bewahren.

Und sie soll pro-existent bewahrt weiden: Von unserem
Freiheitsverständnis her ist die Freiheit nicht nur als «Freiheit m i t den
anderen», sondern zuletzt: als «Freiheit für die anderen» zu verstehen.
Wie oft wird gerade das mißverstanden und die Freiheit ausschließlich
als mein Privileg, ja hie und da sogar als mein Schlag und «Trumpf»
gegen andere beansprucht. Ich denke zum Beispiel an jenen Freiheitsbegriff,

welcher in der Polemik des Kalten Krieges so oft strapaziert und
mißbraucht wurde Wohlverstanden: wir wußten ganz klar von
Problemen und Forderungen der Freiheit in unseren Ländern. Es war uns
eine tiefe Sorge und echtes Anliegen, freier zu werden. Von jenen
Freiheitsparolen fühlten wir uns aber nicht ganz getroffen. Denn jene Freiheit,

die ist nicht ganz frei. Freiheit als Besitz und Anspruch gegen die
anderen, das ist eine mißverstandene Freiheit.

Ich erwähne diese Erfahrung nicht zur Rekriminierung der
Vergangenheit, sondern als gemeinsames Anliegen, das sich für unsere
politische Existenz heute positiv stellt: Frei sind wir in unseren Ländern
— in unserem Europa — nicht dort, wo wir nur unsere Selbstbehauptung

berücksichtigen, sondern dort, wo wir zugleich an die Freiheit der
anderen denken — und nicht nur an die Freiheit der «anderen»
unter uns, sondern auch an die Freiheit der «Dritte n»: an die so
bedrängten Nächsten in der «Dritten Welt». Gerade hier kann der eigentliche

Testfall unserer Freiheit heute liegen, in den Kirchen und in der
Gesellschaft. Denn echte Freiheit — christliche, helvetische, unsere —
ist Freiheit in Proexilstenz.

Zum christlichen Weltverständnis gehört untrennbar die
Perspektive Hoffnung — und zwar ganz konkret auch: der Freiheitshoffnung.

Die Welt der Menschen existiert in ihrer realen Knechtschaft
bereits «auf Hoffnung hin», eine befreite, zu befreiende, jedenfalls:
befreibare Welt. Sie ist wohl entzaubert. Aber auch: entfatalisiert. Es gibt
Hoffnung der Freiheit.

Auch diesem Aspekt christlichen Freiheitsverständnisses könnte
eine wegweisende Aktualität für unsere Freiheitspraxis heute zukommen,

und zwar in seinen beiden dialektischen Akzenten. Es lohnt sioh,
bereits den ersten, ernüchternden «eschatologischen Vorbehalt» zu
bedenken. Unter den Bedingungen unserer entfremdeten Welt ist die
menschliche Freiheit immer als offener Weg, aber nie als ein vollendetes
«Reich der Freiheit» zu realisieren. In europäischer Freiheitsgeschichte

364



hat man sich darüber gar oft getäuscht: Zeitbedingte — und als solche
durchaus sinnvolle — Errungenschaften der Freiheit wurden
«heilsgeschichtlich» verklärt und gerade dadurch korrumpiert. Aus einer
Bewegung der Freiheit wurde Establishment der Unfreiheit. In manchem
Freiheitskämpfer von gestern und heute steckte ein Freiheitsbedrücker
von morgen.

Vielleicht noch wichtiger und not-wendiger ist der andere Akzent
unserer Dialektik: Verstehen der Freiheil als Freiheit in der Hoffnung.

Wenn ich mich nicht täusche, so ist die Freiheit in unserer Welt
nicht so von den Freiheitsidealisten bedroht, sondern vielmehr von den
freiheitsmüden oder freiheitsverachlenden Fatalisten und Positivisten.
Sie haben allerdings viele Trümpfe in der Hand: Die Chancen der Freiheit

in der Welt unserer siebziger Jahre stehen nicht allzu hoch. In den
entwickelten Ländern droht eine Entwicklung auf eine immer mehr
durchorganisierte, technisierte, verwaltete und daher auch manipulierte
Gesellschaft. Auf der internationalen Ebene regieren die Superblöcke
und bewachen argwöhnisch jede Veränderung, bereit, jede «unverantwortliche

Freiheitsregung» zu unterbinden. Und in den Entwicklungsländern

hat die Mehrheit des Menschengeschlechtes nicht einmal Brot
genug zur Entfaltung ihrer Freiheit. Mit guten Wünschen und Idealen
ist angesichts der bedrückenden Wucht dieser Probleme tatsächlich nioht
viel getan. Kein Wunder daß an manchen Orten eine Tendenz zum
machtpolitischen Fatalismus und Fetischismus zu spüren ist.

Es ist die Forderung der Freiheit, diesem Geiste trotz alledem zu
widerstehen. Denn unter seiner Herrschaft wird eine echte Änderung,
Schritte zur Humanisierung unserer Welt, kaum möglich. Das biblische
Freiheitsverständnis begründet die «große Weigerung» dem Fatalismus
gegenüber. Wir wollen nicht vergessen: Im Lichte des Exodus, im Lichte
des Engagements Gottes in der Geschichte Jesu, ist das Fatum gebrochen.

Die «Mächte und Gewalten» (Rom. 8, 39) besitzen den letzten
Schlüssel zur Welt der Menschen nicht mehr. Sie sind mächtig:
Machtpolitische Elemente und Strukturen der Geschichte müssen ernst genommen

werden. Aber sie sind nicht allmächtig. Die Praxis der Freiheit —
unsere Versuche, die «Verhältnisse zu verändern, unter denen der
Mensch ein geknechtetes und erniedrigtes Wesen» ist — ist möglich und
sinnvoll. Sie entspricht, falls die Bibel recht hat, der wahren Bestimmung
(«auf Hoffnung hin») unserer Welt. Es ist gut, das zu wissen, und im
Bewähren der Freiheit, für die wir frei gemacht sind, das Entsprechende
zu tun. Jan M. Lochman

Mit Zustimmung des Verfassers gekürzt aus «Das radikale Erbe» (siehe
Buchbesprechung, Seite 382)

365


	Religion der Freiheit

