
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 66 (1972)

Heft: 7-8

Buchbesprechung: Hinweise auf Bücher

Autor: Kobe, Willi / B.W.

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


aber sie ist ein realisierbarer Versuch, in unserem Bereich das

Ärgernis Waffenausfuhr (das in der Schweiz seit Kriegsende über dreißig
parlamentarische Vorstöße provozierte) aus der Welt zu schaffen und
einen Beitrag zur Rüstungsbegrenzung in der Welt zu liefern.

Hinweise auf Bücher
HANS ULRICH JÄGER:Ethik und Eschatologie bei Leonhard Ragaz. Theologischer

Verlag Zürich. 1971. 322 Seiten. Fr. 35.—.

Bisher haben sich in der Schweiz drei Veröffentlichungen um Leonhard Ragaz
und sein Lebenswerk bekümmert. Es sind dies A. Lindt: Leonhard Ragaz. Eine
Studie zur Geschichte und Theologie des religiösen Sozialismus (1957), Markus
Mattmüller: Leonhard Ragaz und der religiöse Sozialismus (1957 und 1968)
und das Sammelwerk von Christine Ragaz, Markus Mattmüller und Arthur Rieh:
Leonhard Ragaz in seinen Briefen (1966). Die ersten beiden Werke beschäftigen

sich unter geschichtlichen Gesichtspunkten mit L. Ragaz und dem
religiösen Sozialismus, während das dritte sich um die Darstellung der Wurzeln
des theologischen, sozialen und politischen Denkens dieses hervorragenden
schweizerischen Theologen bemüht.

Hans Ulrich Jäger, der schon am letztgenannten Werke mitgewirkt hat,
versucht nun in seinem Buch den Grundstrukturen und Schwerpunkten der
Theologie von L. Ragaz nachzugehen. Letzterer hat selber keine Gesamtdarstellung

seines theologischen Denkens hinterlassen. Jäger fiel deshalb die
Aufgabe zu, mühsam aus dem weitfächerigen gedruckten und ungedruckten
schriftlichen Nachlaß die nötigen Belege zusammenzusuchen, wobei er
besonders aus unveröffentlichten Vorlesungsmanuskripten schöpfte. Es gelang
ihm dadurch in zwölf Kapiteln einen umfassenden systematischen Überblick
über die Schwerpunkte des theologischen Denkens von L. Ragaz zu erarbeiten.

Das Buch gliedert sich in zwei Hauptteile. Der erste stellt die Problemkreise
seiner Theologie heraus. Ihre Hauptthesen sind die Ethik und die Eschatologie.

Nach Ragaz erwächst die Ethik aus einer Analyse der Wirklichkeit,
ausgehend von der vielschichtigen Erscheinungswelt und der Rolle, die der
Mensch in ihr zu spielen hat. Durch einen Deutungsprozeß sucht Ragaz die
gegebene Welt auf einfache Grundstrukturen zurückzuführen, wobei er dazu
in dualistischer Schau gern polare Begriffspaare verwendet. Ethik, als die
Theorie der Sittlichkeit, hat sich mit dem zu beschäftigen, was sein soll. Das
Werden, das heißt die durch das Sollen hervorgerufene Veränderung des
Seins, ist eschatologisch auf das in Jesus gekommene und ferner noch zu
kommende Reich Gottes ausgerichtet. Das Seinsollende darf aber nicht nur
Theorie bleiben, sondern muß in der Wirklichkeit auftauchen, sie verändernd,
Persönlichkeit werden. Darum geht es in der Ethik um die eigentliche Sache
des Menschen. Die Frage nach dem rechten, sittlichen Tun treibt ihn zur
Gottesfrage.

Der zweite Hauptteil des Buches stellt Ragazens «Theologie der
Wirklichkeit» dar. Gottes Welt ist nicht fertig. Der lebendige Gott ist der, welcher
ewig seine Schöpfung durch seinen sittlichen Geist schöpft und dadurch die
ganze Welt auf das Reich Gottes hin verwandeln will. Die Natur ist der
vorhandene Grund für das Schaffen des Geistes. Das Denken von Ragaz über die
Natur und den Geist und ihr gegenseitiges Verhältnis wird zur Grundlage seiner
sozialen Botschaft, wie auch die Quelle, aus der seinem Kampf gegen den
Krieg und für den Frieden, aber auch für die soziale Gerechtigkeit, immer

235



wieder neue Aufgaben zufließen. Denn sein gesellschaftliches Ineinander-
verfiochtensein zwingt den Menschen die Erlösung nicht nur für sich allein
zu suchen, sondern sie zugleich auch für die ganze Menschheit, ja darüber
hinaus auch für die gesamte Wirklichkeit, zu erkämpfen, soll sie doch des
Reiches Gottes voll werden. Ragaz wird durch diese Einsichten ein
Mitbegründer der modernen Sozialethik. Er denkt nicht statisch-inteilektualistisch-
dogmatisch, sondern dramatisch-existentiell. Er spricht ganz modern vom
«Erwachen Gottes» und dem Vertrauenswagnis, um zum lebendigen Gott zu
kommen, von dem nur in Symbolen gesprochen werden kann. Das Existentielle
ist die Grund- und Ausgangslage für Glauben und Sittlichkeit. Für den Christen
ist die «soziale Bewegung im tiefsten Grunde eine Verwirklichung der
Gedanken, die im Mittelpunkt des Evangeliums stehen». Ragazens
Bibelinterpretationen haben weniger den Charakter wissenschaftlicher Exegese, sondern
mehr den von pneumatischen Meditationen, mit dem Ziel des existentiellen
Verstehens des Textes, erkennt Jäger.

Die gründliche Darstellung des Verfassers des angezeigten Buches vermag
seine These zu erhärten, daß es Ragaz darum geht, sich mit seiner ganzen
Existenz unter Gottes Herrschaft und in dessen Dienst zu stellen. Gott und
sein Reich, das in Jesus gekommen ist, ist der Ausgangspunkt und Mittelpunkt
des Denkens und praktischen Bemühens von Leonhard Ragaz.

Ein ausgebauter Verweisungsapparat und ein ausführliches Sachregister
helfen dem dankbaren Leser sich noch selbständig weiter in die Gedankenarbeit

von L. Ragaz zu vertiefen. Wer angesichts der Fragen unserer Gegenwart

den theologisch-weltanschaulichen Denker und sozialistisch,politischen
Kämpfer Leonhard Ragaz kennen lernen will, greife zu diesem Buch, das ihm
den prophetischen Rufer, der oft in zeitgebundenen Formulierungen spricht,
zur Bewältigung seiner existentiellen Aufgaben wegführend vorstellt.

Willi Kobe

Soziale Verteidigung. Friedens- und Sicherheitspolitik in den achtziger Jahren.
1972, Burckhardthaus-Verlag, Gelnhausen-Berlin. Fr. 11.10.

Es handelt sich hier um einen Bericht über eine internationale Studientagung
vom Dezember 1970, eingeladen von der Vereinigung Deutscher Wissenschafter.
Die zwölf Beiträge verschiedener Autoren, wie Theodor Ebert, Johan Galtung,
Ulrich Herz, legen uns eine vielseitige Darstellung von sozialer Verteidigung
(civilian defence) vor. Für den Durchschnittsleser ist der Ausdruck ziemlich
neu, weshalb nachstehend eine im Artikel von J. Galtung enthaltene Definition
wiedergegeben sei: «Vor allem ist die nichtmilitärische Verteidigung eine s o-
ziale Verteidigung im Gegensatz zur traditionellen militärischen
Verteidigung, die territorial ist. Während die letztere auf dem Gedanken
beruht, ein bestimmtes Territorium in dem Sinne zu beschützen, daß Feinde
draußengehalten werden, beruht die erstere auf dem Gedanken, bestimmte
Werte und Sozialstrukturen zu beschützen, gleichgültig, ob der Gegner sich
physisch innerhalb oder außerhalb des eigenen Territoriums befindet. Der
Zauber des Territoriums verliert zunehmend an Kraft. Es wird immer sinnvoller,
statt des Territoriums Werte, Lebensstile und Strukturen zu verteidigen, und
genau das ist das zentrale Anliegen der nichtmilitärischen Verteidigung, die
aus diesem Grund vielleicht treffender als Soziale Verteidigung
bezeichnet werden sollte.»

Neben diesem zentralen Beitrag von Galtung über nichtmilitärische
Verteidigungsmaßnahmen, von denen er zwölf kurz analysiert, finden wir Beiträge
über «Soziohistorische Voraussetzungen der Sozialen Verteidigung», «Die
Entwicklung des Konzeptes der pazifistischen Volksverteidigung im niederländischen

Pazifismus» über Kriegsdienstverweigerer in der BRD, über den Wider-

236



stand in der CSSR (1968), in Norwegen (1943/44). Für uns Schweizer von
besonderem Interesse ist auch der Beitrag von Ulrich Herz «Umstellung auf Soziale
Verteidigung aus der Sicht der neutralen Staaten Schweden, Schweiz und
Österreich». Er setzt sich darin mit der Neutralität und ihrem Verhältnis zur
Abrüstung auseinander. Mit dem treffenden Ausdruck Umrüstung auf
Soziale Verteidigung, für den auch J. Galtung plädiert («abrüsten bedeutet, eine
Gesellschaft schutzlos machen, umrüsten bedeutet, von einer Verteidigungskonzeption

zu einer andern überzuwechseln») zeigt er den neutralen Staaten
eine Möglichkeit, ihren «Verpflichtungen» aus der Neutralität nachzukommen,
selbst wenn sie, die Bedrohung des Weltfriedens durch das fortgesetzte
Wettrüsten erkennend, in der Abrüstungsfrage mit gutem Beispiel vorangingen. Die
Absicht der Sozialen Verteidigung ist durchaus defensiv, und ihre Verwendungsmöglichkeit

ist streng und ausschließlich auf das eigene Land begrenzt. Es
zeigt sich auch hier, daß «die Friedenssicherung der neutralen Staaten in
Europa viel weniger durch irgendeine 'Landesverteidigung' als vielmehr durch
eine konsequente, friedensgezielte Außenpolitik und durch eine
ausgleichschaffende Innenpolitik angestrebt werden muß».

Ulrich Albrecht, dessen Forschungsarbeiten zu Fragen des Waffenhandels
mit Entwicklungsländern bekannt sind, setzt sich mit den Wirtschafts- und
techno-politischen Problemen einer Umstellung auf Soziale Verteidigung
auseinander. Er untersucht die Beziehungen zwischen Wirtschaftsexpansion und
Rüstungsexpansion anhand der Thesen von Rosa Luxemburg. Ein weiterer
Faktor, der «technische Fortschritt», der vor allem in Reden zum Militär-Budget
häufig ist, müßte sorgfältig untersucht werden. Auch die vorhandenen
Umrüstungskonzepte sind nach Albrecht zu oberflächlich oder einseitig, da sie
zum Beispiel, nur auf die Beschäftigung orientiert sind. Die wissenschaftliche
Mitarbeit von Ökonomen müßte sich zunächst «auf die Klärung der Voraussetzungen

möglicher Strategien konzentrieren, ehe es in einem späteren Schritt
möglich ist, konkrete Entwürfe anzufertigen». B. W.

LEONHARD RAGAZ: Von Christus zu Marx, von Marx zu Christus. 1972, Furche-
Verlag, Hamburg. Fr. 7.60.

JAN M. LOCHMANN: Christus oder Prometheus? Die Kernfrage des christlich-
marxistischen Dialogs und die Christoiogie. 1972, Furche-Verlag, Hamburg.
Fr. 6.30.

KONRAD FARNER: Marxistisches Salz für christliche Erde — christliches Salz
für marxistiasche Erde. 1971, Theologischer Verlag Zürich. Fr. 9.80.

Aus den Titeln schon ist ersichtlich, daß diese drei Schriften um dieselbe
Problematik, die des christlich-marxistischen Dialogs, kreisen. Wir erwähnen sie
gemeinsam, teils weil sie als einander ergänzend, betrachtet werden können,
teils weil sie verschiedene Gruppen von Lesern ansprechen.

Im originalgetreuen Abdruck des 1929 erschienenen «Beitrags» von Leonhard

Ragaz finden wir, nach erst zwölfjährigem Versuch der Verwirklichung
des Kommunismus in der UdSSR in vier Vorträgen eine Auseinandersetzung
mit der Weltanschauung des Sozialismus, Betrachtungen über Geschichtsmaterialismus,

Klassenkampf sowie den engen Zusammenhang von Sozialismus und
Christentum.

In der Schrift von J. M. Lochman begegnen wir einem akademischeren
Ton. Dies soll für den Laien kein Hindernis sein, denn am Schluß des

Bändchens werden die speziellen Fachausdrücke erklärt. Trotzdem setzt die
Lektüre einige philosophische Grundkenntnisse voraus. In der Auseinandersetzung

der theistischen Auffassung des 18. Jahrhunderts und einem Anthro-
pozentrismus, der bis in die Gegenwart reicht, erarbeitet der Verfasser eine

237



christologische Theologie, wie sie sich ganz besonders in unserem Jahrhundert
bei Barth, Bultmann und Bonhoeffer, aber auch bei gewissen amerikanischen
Theologen und einigen der «Gott-ist-tot»-Theologen entwickelt hat. Lochman
sieht in der Theologie «christologischer Konzentration» Möglichkeiten, die in
der schwierigen Lage der Kirche heute befreiend wirken können. Sie versucht
mit Bonhoeffer, ihr Thema wirklich vom Zentrum her und auf Hoffnung hin zu
stellen: Christus und die mündige Welt, eine Theologie der Solidarität, des
Dialogs und der Hoffnung.

Beim Marxisten Konrad Farner handelt es sich, wie er im Untertitel
schreibt, um Aufsätze von einem Marxisten im Auftrag von Christen für Christen.
Im Gespräch zwischen Christ und Marxist geht es darum, die Übel zu erkennen
und ihnen auf den Grundsatz zu gehen, sodaß die Alternative nicht lautet christliche

oder marxistische Welt, soziale oder unsoziale Welt, Friedenswelt oder
Kriegswelt. In einem der Aufsätze setzt sich der Verfasser mit einer der Kar-
wochenpredigten des Dominikanerpaters Gonsalv Mainberger auseinander: Wie
unterscheiden sich Glaubende und Nich-Glaubende, wenn beide in sittlicher
Verantwortung handeln, und Mainbergers erstaunliche Antwort: «Wenn ein
Christ ein wahrer und ehrlicher Christ ist, ist er dem Atheisten näher als den
Abergläubigen. — Ein anderer Aufsatz gilt dem Steintisch der Abbazia di San
Galgano in der Toscana, der ein Symbol der Brüderlichkeit wird. — Nochmals
als eine Alternative erwägend, stellt Farner fest, daß Christ und Marxist
zusammen die Vermenschlichung vorantreiben müssen, die Vermaterialisierung
bekämpfen, und daß die Alternative nicht heiße Kapitaiismus oder Kommunismus,

sondern: christlicher Kommunismus oder marxistischer Kommunismus,
also im Grunde Kommunismus überhaupt, den Christen und Marxisten gemeinsam

zu erarbeiten haben. — Die Frage «Wozu noch Christ sein?» wird vom
Marxisten Konrad Farner positiv, ja beschwörend beantwortet mit der
Aufforderung, der Christ möge eindeutiger und eindringlicher denn je Christ sein,
das heißt, das Evangelium wirklich leben, es konkrete Lebenspraxis werden
lassen. B. W.

PIERRE TEILHARD DE CHARDIN: Briefe an eine Marxistin. 1971, Walter-Verlag,
Olten. Fr. 16.—.

Der Titel dieses Buches kann zu einem Mißverständnis Anlaß geben, indem
vermutet werden könnte, es handle sich in diesen Briefen um eine Diskussion
über christlichen Glauben und Marxismus. Dem ist nicht so. Es sind einfach
Briefe an zwei Adressatinnen, von denen wir weder im Vorwort noch aus den
Briefen Näheres vernehmen, aber die offenbar Marxistinnen sind. Dies zu
wissen, mag für den Leser doch reizvoll sein, da es wahrscheinlich ist, daß
Teilhard gerade ihnen gegenüber sich über die damaligen Zustände in China
äußerte. Die Briefe stammen aus den Jahren 1926-1952, in die seine längeren
Aufenthalte in China fallen, und so erfahren wir die Gedanken dieses katholischen

Geistlichen über das damalige China: «Die englischen Streitkräfte werden
die im Gange befindliche Geburt der Individualisation eines neuen China und
eines neuen Asien nicht verhindern», oder «Noch recht viele Europäer stellen
sich vor, nach einer tatkräftigen ausländischen Intervention würden die Dinge
für sie wieder zur Ruhe und zu den Freiheiten wie nach dem Boxeraufstand
zurückkehren. Diese Hoffnung scheint mir eine kindische Illusion zu sein, wie sie
nur Diplomaten, Militärs oder Kaufleute haben können, für die die geistigen
Kräfte nicht existieren.» (1927)

Wir erleben in diesen Briefen auch die Entstehung oder Ausarbeitung von
Teilhards weitgehendsten Gedanken und nehmen Anteil an der Wandlung seiner
in die früheste Vergangenheit zurückgehenden Interessen auf das in der
Zukunft liegende Schicksal der Menschheit. So schreibt er 1935: «Das Beste

238



meiner selbst verdanke ich der Geologie: doch alles, was sie mich gelehrt
hat, will mich von den toten Dingen abkehren. Wendet sich von nun an
nicht das ganze Interesse nach vorn?» Er berichtet über seine wissenschaftlichen

und geistigen Arbeiten und darin, wie auch in den Briefen, in denen er
der Adressatin in kranken Tagen oder auch in persönlichem Leid helfen will,
gibt er mit großer Zurückhaltung seinem christlichen Hoffen Ausdruck: «Die
Zukunft liegt in einem Glauben, der die Hoffnung über das Mitleid stellt (ohne
dieses abzuwerten, ganz im Gegenteil): das ist meine Meinung.» (1950) «Ist es
eine Ausflucht oder eine Illusion zu denken, es werde in kurzer Zeit innerhalb
der menschlichen Schicht zu derartigen Erschütterungen kommen, daß der
Platz für ein neues Christentum frei wird — für die wahre Religion des
Menschen von morgen.» 1935: «Irgendwo in der Schrift, die ich gewöhnlich kaum
zitiere, steht das Wort, das mir immer als die wahre Losung des Lebens
erschienen ist: «Der Glaube besiegt die Welt.» So ist es wohl dieses Wort, das
auch ihm hilft, die über sein ganzes Leben hingehenden Anfechtungen wegen
der Verständnislosigkeit seiner Oberen zu überwinden, die es ihm unmöglich
machten, seine Erkenntnisse weiterzugeben. — Wie in allen Büchern Teilhards
begegnen wir in diesen Briefen dem Menschen, der, im Geistigen verwurzelt,
Vergangenheit und Zukunft der Menschheit weltoffen überdenkt. B. W.

Erklärung
von Prof. D. Helmut Gollwitzer vom 29. Mai 1972

(Wortlaut)

zu den Bombenanschlägen in der BRD
Manche Politiker und Publizisten halten es für angebracht, der über die
absoheu liehen Bombenanschläge der letzten Wochen erregten
Öffentlichkeit einige Personen des geistigen Lebens als angebliche Sympathisanten

und Mitschuldige zu denunzieren. Außer Heinrich Böll, neben
dem zu stehen für jeden jederzeit eine Ehre ist, wird dabei u. a. auoh
mein Name genannt. Es wird mir unterstellt, ich hätte vor lahren die
Studenten zu Gewalt gegen Sachen aufgefordert und sei deshalb für die
Entwicklung zur Gewalt gegen Menschen mitverantwortlich. Dazu ist
zu sagen:

1. Ostern 1968 hatte ich in Berlin mit Bischof D. Scharf die
Aufgabe, Tausende von Studenten, die wegen Ausschreitungen von Polizisten

mit Recht empört waren, von Gewaltakten gegen Polizisten
zurückzuhalten. Ich beschwor sie, sie möchten sioh nicht dazu hinreißen
lassen, ihre bisher eingehaltene Grenzziehung zwischen Gewalt gegen
Sachen und Gewalt gegen Menschen zu überschreiten. In der damaligen
Stunde war dies der Punkt, auf den es ankam; das verstanden auch die
Hörer.

2. Die verschiedenen Gruppen der linken Bewegung haben der
Wahnsinnstrategie der Baader-Meinhof-Gruppe längst eine entschiedene
Absage erteilt. Wer tötet, bessert nichts. Wer Menschenleben verachtet,

239


	Hinweise auf Bücher

