Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 66 (1972)

Heft: 6

Artikel: Uberwindung der "Religion" in der Begegnung (2. Mose 33)
Autor: Sonderegger, Hugo

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-142046

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-142046
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Uberwindung der «Religion» in der
Begegnung

2. Mose 33

Das Volk israel lagert am Fufle des Sinai. Es hat GroBes erlebt, die Be-
freiung aus Agypten, aus jahrzehntelanger, jahrhundertelanger Skla-
verel und Knechtschaft, es hat am Sinai Unerhortes erfahren, nimlich
daB3 Gott da ist, dal Gott ein Gott fiir die Menschen ist: Sie haben hier
das Biindnis mit Gott erlebt und die gottliche Gesetzgebung durch Mose.
So wurde fiir sie der Sinai geradezu der Berg Gottes. Und nun heif3t es
weiterziehen, hinweg vom Sinai. Jedem Israeliten, der ein bi3chen etwas
dachte, und natiirlich seinem Fiihrer Mose kam die bange Frage: Wie
konnen wir uns die gottliche Gegenwart erhalten, wenn wir den Berg
Gottes verlassen miissen. Die Nihe Gottes wird ihnen fragwiirdig.

In der heutigen modernen Zeit konnen wohl Tausende, die sich
besonnen haben, die Behauptung aufstellen, fiir sie spielten Gott, Glaube,
Religion keine Rolle; fiir sie existiere Gott nicht, er habe nie existiert
und er werde nie existieren. Aber ebenso ist Gott fiir Tausende auch
heute von Bedeutung. Vielleicht von Bedeutung gewesen, irgend einmal
in threm Leben. Als Pfarrer fillt einem auf, wie junge Paare bei der
Trauvorbereitung im Pfarrhaus getffnet sind gegeniiber den letzten
Fragen des Lebens und gegeniiber der letzten, tiefsten Antwort fiir das
Leben, fiir ihr Zusammenleben, dall sie offen sind fiir die Frage
Gottes, daB} sie — man spiirts ihnen gleichsam an — herzlich gerne zu-
greifen, wenn ihnen etwas geboten wird von Gott, Sie haben wirklich im
Sinn, thr neues Leben, ihr Leben zu zweit, im Namen Gottes nicht nur
anzufangen, sondern zu fithren. Und viele von ihnen beten dann auch
miteinander, vielleicht widhrend Jahren, ein Leben lang. Oder junge
Leute, ein Bursche, ein Médchen, sie machen mit in einer Jugendbewe-
gung — CVIM, Junge Kirche, Zwinglibund, einer Gemeinschaftsjugend-
gruppe — sie sind lebendig dabei, haben Freude daran, sie sind begei-
stert und spliren auch, wie ihnen das durchhilft durch viele Krisen und
Probleme ihrer Jugend. Kiirzlich habe ich im Volkshaus ¢inen amerika-
nischen Evangelisten reden gehort. Er kam mit einer Equipe aus der
Arbeit David Wilkersons. Dieser junge Mann, ich schitzte ihn etwa
zweiunddreiBigjahrig, stellte sich vors Mikrophon und erzihlie, daf} er
sioben Jahre drogensiichtig gewesen war. Fast tiglich spritzte er Heroin,
oft zwei, drei Spritzen pro Tag, sodafl man sich nur wundert, wie so
einer noch lebt. Und jeizt ist er seit neun Jahren — immerhin eine Be-
wiahrungszeit! — total frei davon. Er schreibt diese Befreiung Jesus zu.
Eine Bekehrung, man sprach im Pietismus von Minutenbekehrung: Mit
einem Schlag ist er von seiner Siichtigkeit frei geworden, nachdem ihm
psychiatrische Kliniken nicht helfen konnten. Dieser Mann ist heute

169



einer unter Tausenden. Es war packend, ihm zuzuhoren. Man splirte, was
er erzdhlt, ist wahr, das hat er erlebt. Darum war seine story so ergrei-
fend. Das war sein Sinai-Erlebnis. Dort in New York, in Brooklin hat er
den Sinai, den Gott des Lebens, erfahren.

Auf dem Heimweg fragte ich mich, wie das nun weitergehe. Der
Mann reist mit dieser Equipe in der Welt umher, New York, Chicago,
Hamburg, Ziirich usw. und erzidhlt seine Geschichte, die ¢ine wahre
Geschichte ist. Aber man fragt sich, ob er nun ein Leben lang von
diesem Sinai-Erlebnis leben wolle. Und wie ist das, wenn er stindig
davon zu zehren versucht? Reicht das aus oder ist dieses Erlebnis nicht
eines Tages aufgezehrt? Miite es nicht gleichsam nachgefiilit werden
durch neue Erfahrungen Gottes, neue Krifte des Glaubens und des
Heiligen Geistes? Kann man nur von Reserven leben? — Nicht wahr,
Gott kann einem wieder entschwinden, und ich denke, es mégen wohl
einige unter uns sitzen, die etwas davon wissen. Er kann uns unsichtbar
werden, fern, fremd, er kann uns verlorengehen. Schlief3lich kommt man
wieder in den Alltagstramp hinein, der einen glauben 1af3t, dafl es auch
ohne den Herrgott gehe. Diese Versuchung begleitet uns ein Leben lang
wie der Pulsschlag unseres Blutes. Man hat seine Sinaizeit gehabt, man
mul} weiterwandern, die Zeit geht weiter, das Leben geht weiter, die
Jahrzehnte kommen und gehen, und irgendwie ist jenes Erlebnis vorbei.

Das war die Problematik des Volkes Israel am Fufle des Sinai,
nachdem es den Befehl zum Aufbruch bekommen hatte. Das Kapitel 33
aus dem Zweiten Mosebuch versucht auf die Frage: «Wie kann man
sich die Gegenwart Gottes erhalten?y — verschiedene Antworten zu
geben, gleichsam auszuprobieren, zu ertasten. Diesen Eindruck hat man,
wenn man das ganze Kapitel liest. Vielleicht tut ihr das heute nach-
mittag oder abends zu Hause. Das ist {ibrigens auch eine jener Stellen
der Bibel, die im Laufe der Jahrhunderte aus verschiedenen literarischen
Stiicken zusammengesetzt worden ist. Eine dieser Antworten wollen
wir heute ein bilichen betrachten.

«Mose aber nahm jeweilen das Zelt und schlug es aufBerhalb des
Lagers, wo die Juden wohnten, in einiger Entfernung vom Lager fir den
Herrn auf. Und er nannte es das Zelt der Zusammenkunft.» Meistens
sprechen wir von der Stiftshiitte. Also ein Zelt, wo Gott mit den Men-
schen zusammenkam, man konnte sagen, ein Zelt der Begegnung. Nicht
wahr, in einem Zelt — das wissen wir heute dank der modernen Touri-
stik — wohnt man nicht fiinfzig Jahre lang ununterbrochen, auch die
Nomaden nicht. Ein Zelt stellt man auf, um einige Tage, Wochen, viel-
leicht Monate dort zu verbringen; dann bricht man es ab, zieht weliter
und stellt es erneut auf. Das Zelt Gottes ist also nicht ein Ort, wo Gott
stabil, seBhaft, zwangsnotwendig vorhanden ist, sondern wo man sich
mit Gott treffen kann. Das Zelt der Begegnung weist uns auf die Rendez-
vous-Situation. Man hat eine Abmachung mit Gott, man trifft thn, man

170



kann ihm dort begegnen. Solange die Juden in der Wiiste nomadisier-
ten, gab es natirfich noch keinen festen Tempel. Die Wiistenwanderung
des jiidischen Volkes war gerade auch darum eine besonders herrliche,
groBartige Zeit, weil Gott fiir sie noch keine Selbstverstandlichkeit war,
weil er fiir sie noch keinen festen Ort besal, sondern weil sie ihn immer
wieder erwarten mufiten. Sooft es zu einer Begegnung kam, war das ein
Wunder, elwas Wundersames.

Gott nur in der Begegnung, nicht als Dauereinrichtung! Letzteres
ist die Not und die Grenze all dessen, was wir Kirche nennen, was institu-
tionalisiert wird, Die Juden wollten, daB ihre Kinder wenigstens durch
Belehrung erfahren, was sie am Sinai erlebt hatten. Damit hat man
schon die Einrichtung des Religionsunterrichtes. Und es gehort wesent-
lich zum Gottesverhdltnis, dall wir nicht nur als einzelnes Individuum,
sondern in der Gemeinschaft der Kinder Gottes vor Gott treten, bei ihm
vorsprechen, eben als Gemeinde. Dazu aber braucht es Organisation,
einen Ort und eine vereinbarte Zeit, um zusammenzukommen. Das alles
bedeutet auch die Grenze der Kirche als Institution, als Organisation.
Gott, das ist die Sache seiner Zeit und nicht unserer Zeit. Wir konnen
Gott nicht in unsere Versammlungen zwingen, das spiiren wir in den
Gottesdiensten. An die Gegenwart Gottes diirfen wir auf Grund seiner
Verheilung glauben, aber wir haben sie nicht im Griff. Die Bibel redet
von Gottes Zeit als erfiillter Zelit, die ganz in seiner und nicht in unserer
Verfiigung steht.

Wir leben nicht von unseren religiosen Zeiten und Erlebnissen,
sondern von dem, was Gott uns gibt, wann und wo es ihm geféllt. Nicht
unser Leben, sondern sein Leben ist entscheidend fiir uns. Chri-
stus sagt nach dem Johannes-Evangelium: «Ich bin das Leben, das will
heiBen, ich bin, Mensch, dein Leben». Im zweiten Kapitel des Johannes
ist von jenem Ausspruch die Rede, den Jesus getan hatte: «Brecht die-
sen Tempel, wo Gott nach jiidischem Glauben im Allerheiligsten immer
gegenwirtig ist, ab, und ich werde ihn in drei Tagen wieder erstehen
lassen». Nach der Auferstehung merkten seine Jiinger, daB er da von
sich selbst geredet hatte. Das will sagen, der Tempel, die Gegenwart
Gottes, befindet sich im Leben des Christus, gekreuzigt und auferstan-
den, — und iiber dieses Leben verfiigen wir nicht. Gott ist nicht etwas
wie der Staat oder das Schulwesen oder die Eheeinrichtung, auch nicht
einfach wie die Kirche, Man richtet etwas ein, und dann lduft die Sache.
Viglleicht lauft dann nur unsere Sache, aber nicht die Sache Gottes.
Mit Gott verhilt es sich — wenn wir einen Vergleich wagen wollen —
wie mit der Liebe: Die Liebe kann uns entgleiten, besonders dann, wenn
wir ihrer habhaft werden, uns ihrer beméchtigen wollen, wenn wir sie
vielleicht voller Angst, Eigensinn und Eigensucht an uns reiflen und
sichern wollen. Das ist {ibrigens mit allen echt menschlichen Dingen der
Fall, daB wir sie nicht in unserer Gewalt haben.

171



Das Zelt der Begegnung gehort zum Menschen, der ja auch in Zelten
lebt, auch unterwegs ist. Wir alle leben in Zelten, wir alle sind unter-
wegs. Wir modernen Leute stehen wohl in der Gefahr, das nicht mehr
so recht zu wissen wegen der vermeintlichen Sicherungen, die wir ein-
gebaut haben. Aber auch wir befinden uns unterwegs. Und dazu steht
in unserem Kapitel etwas Interessantes: «Also nahm Mose jeweilen das
Zelt und schlug es aublerhalb des Lagers auf. Und wer nun den Herrn
befragen wollte, der ging zum Zelt der Zusammenkunft hinaus, das
auBerhalb des Lagers stand. Und wenn Mose zu dem Zelt hinausging,
erhob sich das ganze Volk und jeder blieb am Eingang seines Zeltes
stchen, und sie schauten Mose nach, bis er in das Zelt der Zusammen-
kunft hineinging. Und wenn Mose in das Zelt hineinging, kam die Wol-
kensdule herab — d. h. die Gegenwart Gottes — und stellte sich an den
Eingang des Zeltes, und der Herr redete mit Mose. Wenn nun die ganze
Gemeinde die Wolkensdule am Eingang des Zeltes stehen sah, erhoben
sie sich alle und warfen sich nieder, ¢in jeder am Eingang seines Zeltes.
Der Herr aber redete mit Mose von Angesicht zu Angesicht, wie jemand
mit seinem Freunde redet.» — Auch hier liegen wahrscheinlich zwei
Traditionen vor, dall jeder zu diesem Zelt gehen konnte oder nur
Mose allein, Aber was uns fiir heute wichtig scheint, ist das eine, die
Ehrfurcht, die hier deutlich wird, die Ehrfurcht des ganzen Volkes bei
sginer Begegnung mit Gott. Ehrfurcht gilt vor Gott und vor den Men-
schen. Wenn und wo es zu echter Begegnung kommen soll, ist die Ehr-
furcht unentbehrlich. Begegnungen, die diesen Namen verdienen, gibt
es nur aus eigener Bescheidung heraus, aus der Achtung vor dem andern
in der Erwartung, dafl der Mensch, der mir begegnet, etwas zu sagen,
etwas zu geben hat, und daf ich ihm nicht himmelhoch iiberlegen bin.

Dazu noch ein Punkt aus unserem Kapitel! Damit Gott mit seinem
Volk ziehen kann, muB es seinen Schmuck ablegen. Wortlich hei3t das:
«Werft euren Schmuck von euch! Dann will ich sehen, was ich fiir euch
tun kann. Da taten die Israeliten ihren Schmuck von sich, vom Berge
Horeb an.» Schmuck erinnert in dieser Gegend der Bibel, im 2. Buch
Mose, an das Goldene Kalb. Aaron hatte von den Leuten verlangt, sie
miiBten ihren goldenen Schmuck bringen, damit er daraus ein Stierbild
anfertigen lassen konne. Das Goldene Kalb war also ein Erzeugnis aus
dem Schmuck des Volkes, es war ihr Machwerk, ihre Kreatur. Der
Schmuck des heutigen Menschen, das wissen wir seit einigen Jahrzehnten,
ist sdine Leistung — bis in die Spiele hinein. Denken wir an die Olympi-
schen Spiele mit ihren Superleistungen, ihren Forcierungen, ihrer Pré-
zision, mit dem — wie sollen wir sagen — himmilischen Jubel bei einer
Medaille und der tiefen Verstimmung vieler Verlierer. Ein Leistungs-
exzel findet statt in unheimlichem Ernst, und das alles nennen wir
Spiel — Olympische Spiele! Aber ich will jetzt nicht von diesen Spielen
reden. '

172



Wo sich Menschen nur in ihrer Leistung darstellen — jetzt reden
wir von uns — wo wir uns nur mit unserer Leistung priasentieren, wo wir
einander nur im BewufBisein der eigenen Leistung begegnen, gegeniiber-
stehen oder gegeniibersitzen, da kommt es nicht zur Begegnung
Denn nicht wahr, wo geleistet wird, da wird — so wie wir Menschen
sind — eben auch gefordert. Der Zwillingsbruder der Leistung ist der
Anspruch. Und wo Anspriiche gestellt werden, wo gefordert wird, da
bleibt die Begegnung meistens aus, da schmilzt kein Eis. Wie konnte
Liebe leben bei zwei Menschen, die sich immer nur im BewuBtsein ihrer
eigenen Leistung begegnen! Liebe ist nur moglich, wo man sich nicht
besser, nicht hoher, nicht mehr, nicht starker fithit als das andere. Gon-
nerhaftigkeit ist der Tod aller Liebe. Und, ich glaube, es ist nicht un-
realistisch, wenn wir diese Sache auszichen ins Gemeinschaftsleben der
Volker, ins Politische. Seit Monaten und Jahren ist wieder hohe Zeit det
Besuchsdiplomatie. Die Staatschefs, die Minister fliegen zueinander, sie
sitzen beisammen, sie fithren geheime Gespriche, sie geben sich Ban-
kette. Aber sie sehen sich im Grunde genommen nicht personlich, son-
dern jeder erscheint im amtlichen Ornat, um nicht zu sagen, im Kriegs-
schmuck. Sie sind nicht frei, sie sind nicht offen. Jeder kommt mit seiner
Leistung, seinem Anspruch, seinem Vorurteil. Und darum kommen sie
nicht zusammen, leider, denn die miBgliickte Begegnung geht auf Kosten
der Volker. Wie anders tont’s spiter in den Memoiren dieser Herren, die
sie schreiiben, wenn sie pensioniert sind. Dann sind sie viel menschlicher
und viel vernunftiger als bei den offiziellen Pressekonferenzen, wo sie
noch im Amte standen. Irgendwie begreiflich! Aber eben, dal wir diese
Haltung auch im -Abendland, unter sogenannten christlichen Staaten
natiirlich finden, zeigt, wie weit wir vom Herrgott entfernt sind, von
der Liebe Gottes im Christus.

Begegnung, Austausch mit anderen gehdrt zum Wesen des Men-
schen, der unterwegs ist, unterwegs zu Gott — und fiir den auch Gott
immer wieder unterwegs ist, Auch Gott bleibt nicht stehen am Sinai.
Gott geht mit dem Volk. Er geht mit durch die Zeiten bis zur Voll-
endung. Begegnung gibt es nicht, wo wir Mauern um uns bauen oder
wo wir in einem Bunker sitzen und den andern nur durch den Bunker-
schlitz beobachten. Begegnung gibt es nur, wo man weill, daB3 wir alle
unterwegs sind, auch mit unseren Ansichten, mit unseren politischen
oder religiosen Glaubensbekenntnissen und Meinungen unterwegs. Ein-
gemauerte Glaubensbekenntnisse versperren uns den lebendigen Gott,
den wir ebenfalls nur in der Begegnung haben kénnen. Seht das eigen-
artige Leben Jesu, vor allem sein ganz befremdliches Leiden und Ster-
bon am Kreuz! Wir haben uns so an das Bild des Gekreuzigten gewdhnt,
daBl wir das Befremdliche gar nicht mehr so merken wie damals die
Juden oder die Romer. Einer, der am Galgen endete, konnte fiir sie nichts
mit dem Herrgott zu tun haben und schon gar nicht reprisentativ giiltig

173



sein fiir Gott. Aber eben diese Eigenartigkeit und Fremdheit des lei-
denden Gottes will uns zeligen, daBl wir von uns aus immer wieder da-
neben greifen, wenn wir die gottlichen Dinge von uns aus bedenken.
Lieber Mitmensch, du hast vermutlich auch einmal dein Sinai-
Erlebnis gehabt. Und vielleicht beschiftigt auch dich die Frage, wie
man denn Gott behalten konne. Eines ist sicher: Nie als Befchlender, als
Gebietender, als solcher, der Gott gegeniiber Bedingungen stellen
konnte, nicht als Herr oder patriarchalischer Vater, nicht als Manager
des Lebens, sondern nur als Kind in der Ehrfurchtsgebiarde, die Hande
iiber der Brust verschriankt. Nur so werden wir Gott begegnen konnen.
Vor Gott gilt nur die Freude, die Reue, die Bescheidung des Kindes,
wo man alle Triimpfe aus den Hianden gibt, wo man nichts verheimlicht,
wo man keine Reserven behilt, oft auch vor dem Mitmenschen nicht.
Wie konnen wir Gott haben? Dort bei Christus, dem in seiner Demut
tief befremdlichen, eigenartigen Jesus mit seinem Leben und Sterben.
Er ist das Zelt der Zusammenkunft, er ist die Moglichkeit, daBl wir Gott
begegnen konnen, Wenn wir im Geiste, in der Auseinandersetzung, im
Gebet thm begegnen, dann begegnen wir Gott. Ja, auch heute ist es der
Christus, der uns mit Gott verbindet. Dorothee Stlle sagt einmal liber
Jesus: «Vergleiche ihn ruhig mit anderen Grofen, mit Sokrates, mit Rosa
Luxemburg, mit Gandhi. Er, Jesus, hilt das aus. Besser ist allerdings,
du vergleichest ihn mit dir selbst.» Hugo Sonderegger
(Die Predigt wurde am 13. Februar 1972 im GroBmiinster in Zirich gehalten)

Politische Gruppe und neue Gesellschaft

Bemerkungen zur mneren Struktur einer politischen Gruppe
— dargestellt an den Erfahrungen der Berner Arbelitsgruppe Dritte Welt™*
Von Rudolf H. Strahm

Eine Frage zum Nachdenken

Seit dem Aufkommen der linken Kontestation haben wir zahlreiche
Gruppen erlebt, die zwar zu ihrer Zeit sehr effizient arbeiteten, aber
nach einer kurzen Phase des politischen Kampfes schon zu existieren
aufhorten. Wir konnen nicht annehmen, daf3 die Mitglieder dieser Grup-
pen ihre Ziele als erreicht betrachtet haben, und trotzdem haben sie ihre
Arbeit aufgogeben. Die frithe Auflosung oder Schrumpfung solcher Grup-
pen gibt uns eine Frage zum Nachdenken auf: Wo liegen die Griinde?

* Dieser Aufsatz ist Manuela und Martin Stahli (Berlin) gewidmet. In den Jahren
1969-72 haben sie uns durch ihr gliltiges Beispiel und ihre Mitarbeit entschei-
dende AnstdBe bei der Suche nach neuen Formen der Gruppenarbeit und des
Zusammenlebens gegeben.

174



	Überwindung der "Religion" in der Begegnung (2. Mose 33)

