
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 66 (1972)

Heft: 6

Artikel: Überwindung der "Religion" in der Begegnung (2. Mose 33)

Autor: Sonderegger, Hugo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-142046

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-142046
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Überwindung der «Religion» in der

Begegnung
2. Mose 33

Das Volk Israel lagert am Fuße des Sinai. Es hat Großes erlebt, die
Befreiung aus Ägypten, aus jahrzehntelanger, jahrhundertelanger Sklaverei

und Knechtschaft, es hat am Sinai Unerhörtes erfahren, nämlich
daß Gott da ist, daß Gott ein Gott für die Menschen ist: Sie haben hier
das Bündnis mit Gott erlebt und die göttliche Gesetzgebung durch Mose.
So wurde für sie der Sinai geradezu der Berg Gottes. Und nun heißt es

weiterziehen, hinweg vom Sinai. ledern Israeliten, der ein bißchen etwas
dachte, und natürlich seinem Führer Mose kam die bange Frage: Wie
können wir uns die göttliche Gegenwart erhalten, wenn wir den Berg
Gottes verlassen müssen. Die Nähe Gottes wird ihnen fragwürdig.

In der heutigen modernen Zeit können wohl Tausende, die sich
besonnen haben, die Behauptung aufstellen, für sie spielten Gott, Glaube,
Religion keine Rolle; für sie existiere Gott nicht, er habe nie existiert
und er werde nie existieren. Aber ebenso ist Gott für Tausende auch
heute von Bedeutung. Vielleicht von Bedeutung gewesen, irgend einmal
in ihrem Leben. Als Pfarrer fällt einem auf, wie junge Paare bei der
Trauvorbereitung im Pfarrhaus geöffnet sind gegenüber den letzten
Fragen des Lebens und gegenüber der letzten, tiefsten Antwort für das
Leben, für ihr Zusammenleben, daß sie offen sind für die Frage
Gottes, daß sie — man spürts ihnen gleichsam an — herzlich gerne
zugreifen, wenn ihnen etwas geboten wird von Gott. Sie haben wirklich im
Sinn, ihr neues Leben, ihr Leben zu zweit, im Namen Gottes nicht nur
anzufangen, sondern zu führen. Und viele von ihnen beten dann auch
miteinander, vielleicht während Jahren, ein Leben lang. Oder junge
Leute, ein Bursche, ein Mädchen, sie machon mit in einer Jugendbewegung

— CVJM, Junge Kirche, Zwinglibund, einer Gemeinschaftsjugend-
gruppe — sie sind lebendig dabei, haben Freude daran, sie sind begeistert

und spüren auch, wie ihnen das durchhilft durch viele Krisen und
Probleme ihrer Jugend. Kürzlich habe ich im Volkshaus einen amerikanischen

Evangelisten reden gehört. Er kam mit einer Equipe aus der
Arbeit David Wilkersons. Dieser junge Mann, ich schätzte ihn etwa
zweiunddreißigjährig, stellte sich vors Mikrophon und erzählte, daß ei
sieben Jahre drogensüchtig gewesen war. Fast täglich spritzte er Fleroin,
oft zwei, drei Spritzen pro Tag, sodaß man sich nur wundert, wie so
einer noch lebt. Und jetzt ist er seit neun Jahren — immerhin eine
Bewährungszeit! — total frai davon. Er schreibt diese Befreiung Jesus zu.
Eine Bekehrung, man sprach im Pietismus von Minutenbekehrung: Mit
einem Schlag ist er von seiner Süchtigkeit frei geworden, nachdem ihm
psychiatrische Kliniken nicht helfen konnten. Dieser Mann ist heute

169



einer unter Tausenden. Es war packend, ihm zuzuhören. Man spürte, was
er erzählt, ist wahr, das hat er erlebt. Darum war seine story so ergreifend.

Das war sein Sinai-Erlebnis. Dort in New York, in Brooklin hat er
den Sinai, den Gott des Lebens, erfahren.

Auf dem Heimweg fragte ich mich, wie das nun weitergehe. Dei
Mann reist mit dieser Equipe in der Welt umher, New York, Chicago,
Hamburg, Zürich usw. und erzählt seine Geschichte, die eine wahre
Geschichte ist. Aber man fragt sich, ob er nun ein Leben lang von
diesem Sinai-Erlebnis leben wolle. Und wie ist das, wenn er ständig
davon zu zehren versucht? Reicht das aus oder ist dieses Erlebnis nicht
eines Tages aufgezehrt? Müßte es nicht gleichsam nachgefüllt werden
durch neue Erfahrungen Gottes, neue Kräfte des Glaubens und des

Heiligen Geistes? Kann man nur von Reserven laben? — Nicht wahr,
Gott kann einem wieder entschwinden, und ich denke, es mögen wohl
einige unter uns sitzen, die etwas davon wissen. Er kann uns unsichtbar
werden, fern, fremd, er kann uns verlorengehen. Schließlich kommt man
wieder in den Alltagstramp hinein, der einen glauben läßt, daß es auch
ohne den Herrgott gehe. Diese Versuchung begleitet uns ein Leben lang
wie der Pulsschlag unseres Blutes. Man hat saine Sinaizeit gehabt, man
muß weiterwandern, die Zeit geht weiter, das Leben geht weiter, die
Jahrzehnte kommen und gehen, und irgendwie ist jenes Erlebnis vorbei

Das war die Problematik des Volkes Israel am Fuße des Sinai,
nachdem es den Befehl zum Aufbruch bekommen hatte. Das Kapitel 33

aus dem Zweiten Mosebuch versucht auf die Frage: «Wie kann man
sich die Gegenwart Gottes erhalten?» — verschiedene Antworten zu
geben, gleichsam auszuprobieren, zu ertasten. Diesen Eindruck hat man.
wenn man das ganze Kapitel liest. Vielleicht tut ihr das haute
nachmittag oder abends zu Hause. Das ist übrigens auch eine jener Stellen
der Bibel, die im Laufe der Jahrhundorte aus verschiedenen literarischen
Stücken zusammengesetzt worden ist. Eine dieser Antworten wollen
wir heute ein bißchen betrachten.

«Mose aber nahm jeweilen das Zelt und schlug es außerhalb des

Lagers, wo die Juden wohnten, in einiger Entfernung vom Lager für den
Herrn auf. Und er nannte es das Zelt der Zusammenkunft.» Meistens
sprechen wir von der Stiftshütte. Also ein Zelt, wo Gott mit den
Menschen zusammenkam, man könnte sagen, ein Zelt der Begegnung. Nicht
wahr, in einem Zelt — das wissen wir heute dank der modernen Touristik

— wohnt man nicht fünfzig Jahre lang ununterbrochen, auch die
Nomaden nicht. Ein Zelt stellt man auf, um einige Tage, Wochen,
Vielleicht Monate dort zu verbringen; dann bricht man es ab, zieht weitei
und stellt es erneut auf. Das Zelt Gottes ist also nicht ein Ort, wo Gott
stabil, seßhaft, zwangsnotwendig vorhanden ist, sondern wo man sich
mit Gott treffen kann. Das Zelt der Begegnung weist uns auf die
Rendezvous-Situation. Man hat eine Abmachung mit Gott, man trifft ihn, man

170



kann ihm dort begegnen. Solange die Juden in der Wüste nomadisierten,

gab es natürlich noch keinen festen Tempel. Die Wüstenwanderung
des jüdischen Volkes war gerade auch darum eine besonders herrliche,
großartige Zeit, weil Gott für sie noch keine Selbstverständlichkeit war,
weil er für sie noch keinen festen Ort besaß, sondern weil sie ihn immer
wieder erwarten mußten. Sooft es zu einer Begegnung kam, war das ein
Wunder, etwas Wundersames.

Gott nur in der Begegnung, nicht als Dauereinriehtung! Letzteres
ist die Not und die Grenze all dessen, was wir Kirche nennen, was
institutionalisiert wird. Die Juden wollten, daß ihre Kinder wenigstens durch
Belehrung erfahren, was sie am Sinai erlebt hatten. Damit hat man
schon die Einrichtung des Religionsunterrichtes. Und es gehört wesentlich

zum Gottesverhältnis, daß wir nicht nur als einzelnes Individuum,
sondern in der Gemeinschaft der Kinder Gotteis vor Gott treten, bei ihm
vorsprechen, eben als Gemeinde. Dazu aber braucht es Organisation,
einen Ort und eine vereinbarte Zeit, um zusammenzukommen. Das alles
bedeutet auch die Grenze der Kirche als Institution, als Organisation.
Gott, das ist die Sache seiner Zeit und nicht unserer Zeit. Wir können
Gott nicht in unsere Versammlungen zwingen, das spüren wir in den
Gottesdiensten. An die Gegenwart Gottes dürfen wir auf Grund seiner
Verheißung glauben, aber wir haben sie nicht im Griff. Die Bibel redet
von Gottes Zeit als erfüllter Zeit, die ganz in seiner und nicht in unserer
Verfügung steht.

Wir laben nicht von unseren religiösen Zeiten und Erlebnissen,
sondern von dem, was Gott uns gibt, wann und wo es ihm gefällt. Nicht
unser Leben, sondern sein Leben ist entscheidend für uns. Christus

sagt nach dem Johannes-Evangelium: «Ich bin das Leben, das will
heißen, ich bin, Mensch, dein Leben». Im zweiten Kapitel des Johannes
ist von jenem Ausspruch die Rede, den Jesus getan hatte: «Brecht diesen

Tempel, wo Gott nach jüdischem Glauben im Allerheiligsten immer
gegenwärtig ist, ab, und ich werde ihn in drei Tagen wieder erstehen
lassen». Nach der Auferstehung merkten seine Jünger, daß er da von
sich selbst geredet hatte. Das will sagen, der Tempel, die Gegenwart
Gottes, befindet sich im Leben des Christus, gekreuzigt und auferstanden,

— und über dieses Leben verfügen wir nicht. Gott ist nicht etwas
wie der Staat oder das Schulwesen oder die Eheeinrichtung, auch nicht
eiafach wie die Kirche. Man richtet etwas ein, und dann läuft die Sache.
VeUeicht läuft dann nur unsere Sache, aber nicht die Sache Gottes.
Mit Gott verhält es sich — wenn wir einen Vergleich wagen wollen —
wie mit der Liebe: Die Liabe kann uns entgleiten, besonders dann, wenn
wir ihrer habhaft werden, uns ihrer bemächtigen wollen, wenn wir sie
vielleicht voller Angst, Eigensinn und Eigensucht an uns reißen und
sichern wollen. Das ist übrigens mit allen echt menschlichen Dingen der
Fall, daß wir sie nicht in unserer Gewalt haben.

171



Das Zelt der Begegnung gehört zum Menschen, der ja auch in Zelten
lebt, auch unterwegs ist. Wir alle leben in Zelten, wir alle sind unterwegs.

Wir modernen Leute stehen wohl in der Gefahr, das nicht mehr
so recht zu wissen wegen der vermeintlichen Sicherungen, die wir
eingebaut haben. Aber auch wir befinden uns unterwegs. Und dazu steht
in unserem Kapitel etwas Interessantes: «Also nahm Mose jeweilen das
Zelt und schlug es außerhalb des Lagers auf. Und wer nun den Herrn
befragen wollte, der ging zum Zelt der Zusammenkunft hinaus, das
außerhalb des Lagers stand. Und wenn Mose zu dem Zelt hinausging,
erhob sich das ganze Volk und jeder blieb am Eingang seines Zeltes
stehen, und sie schauten Mose nach, bis er in das Zelt der Zusammenkunft

hineinging. Und wenn Mose in das Zelt hineinging, kam die
Wolkensäule herab — d. h. die Gegenwart Gottes — und stellte sich an den

Eingang das Zeltes, und der Herr redete mit Mose. Wenn nun die ganze
Gemeinde die Wolkensäule am Eingang des Zeltes stehen sah, erhoben
sie sich alle und warfen sich nieder, ein jeder am Eingang seines Zeltes.
Der Herr aber redete mit Mose von Angesicht zu Angesicht, wie jemand
mit seinem Freunde redet.» — Auch hier liegen wahrscheinlich zwei
Traditionen vor, daß jeder zu diesem Zelt gehen konnte oder nur
Mose allein. Aber was uns für heute wichtig scheint, ist das eine, die
Ehrfurcht, die hier deutlich wird, die Ehrfurcht des ganzen Volkes bei
seiner Begegnung mit Gott. Ehrfurcht gilt vor Gott und vor den
Manschen. Wenn und wo es zu echter Begegnung kommen soll, ist die
Ehrfurcht unentbehrlich. Begegnungen, die diesen Namen verdienen, gibt
es nur aus eigener Bescheidung heraus, aus der Achtung vor dem andern
in der Erwartung, daß der Mensch, der mir begegnet, etwas zu sagen,
etwas zu geben hat, und daß ich ihm nioht himmelhoch überlegen bin.

Dazu noch ein Punkt aus unserem Kapitel! Damit Gott mit seinem
Volk ziehen kann, muß es seinen Schmuck ablegen. Wörtlich heißt das:
«Warft euren Schmuck von euch! Dann will ich sehen, was ich für euch
tun kann. Da taten die Israeliten ihren Schmuck von sich, vom Berge
Horeb an.» Schmuck erinnert in dieser Gegend der Bibel, im 2. Buch
Mose, an das Goldene Kalb. Aaron hatte von den Leuten verlangt, sie

müßten ihren goldenen Schmuck bringen, damit er daraus ein Stierbild
anfertigen lassen könne. Das Goldene Kalb war also ein Erzeugnis aus
dem Sohmuck des Volkes, es war ihr Machwerk, ihre Kreatur. Der
Schmuck des heutigen Menschen, das wissen wir seit einigen Jahrzehnten,
ist sdine Leistung — bis in die Spiele hinein. Denken wir an die Olympischen

Spiele mit ihren Superleistungen, ihren Forcierungen, ihrer
Präzision, mit dem — wie sollen wir sagen — himmlischen Jubal bei einer
Medaille und der tiefen Verstimmung vieler Verlierer. Ein Leistungsexzeß

findet statt in unheimlichem Ernst, und das alles nennen wir
Spiel — Olympische Spiele! Aber ich will jetzt nicht von diesen Spielen
reden.

172



Wo sich Menschen nur in ihrer Leistung darstellen — jetzt reden
wir von uns — v/o wir uns nur mit unserer Leistung präsentieren, wo wir
einander nur im Bewußtsein der eigenen Leistung begegnen, gegenüberstehen

oder gegenübersitzen, da kommt es nicht zur Begegnung.
Denn nicht wahr, wo geleistet wird, da wird — so wie wir Menschen
sind — eben auch gefordert. Der Zwiilingsbruder der Leistung ist der
Anspruch. Und wo Ansprüche gestellt werden, wo gefordert wird, da
bleibt die Begegnung meistens aus, da sohmillzt kein Eis. Wie könnte
Liebe leben bei zwei Menschen, die sich immer nur im Bewußtsein ihrer
eigenen Leistung begegnen! Liebe ist nur möglich, wo man sich nicht
besser, nicht höher, nicht mehr, nicht stärker fühlt als das andere.
Gönnerhaftigkeit ist der Tod aller Liebe. Und, ich glaube, es ist nicht
unrealistisch, wenn wir diese Sache ausziehen ins Gemeinschaftsleben dei
Völker, ins Politische. Seit Monaten und Jahren ist wieder hohe Zeit der
Besuchsdiplomatie. Die Staatschefs, die Minister fliegen zueinander, sie
sitzen beisammen, sie führen geheime Gespräche, sie geben sich
Bankette. Aber sie sehen sich im Grunde genommen nioht persönlich,
sondern jeder erscheint im amtlichen Ornat, um nicht zu sagen, im Kriegs-
sohmuck. Sie sind nicht frei, sie sind nicht offen. Jeder kommt mit seiner
Leistung, seinem Anspruch, seinem Vorurteil. Und darum kommen sie
nicht zusammen, leider, denn die mißglückte Begegnung geht auf Kosten
der Völker. Wie anders tönt's später in den Memoiren dieser Herren, die
sie schreiben, wenn sie pensioniert sind. Dann sind sie viel menschlicher
und viel vernünftiger als bei den offiziellen Prassekonferenzen, wo sie
noch im Amte standen. Irgendwie begreiflich! Aber eben, daß wir diese
Haltung auch im Abendland, unter sogenannten christlichen Staaten
natürlich finden, zeigt, wie weit wir vom Herrgott entfernt sind, von
der Liebe Gottes im Christus.

Begegnung, Austausch mit anderen gehört zum Wesen des
Menschen, der unterwegs ist, unterwegs zu Gott — und für den auch Gott
immer wieder unterwegs ist. Auch Gott bleibt nioht stehen am Sinai.
Gott geht mit dem Volk. Er geht mit durch die Zeiten bis zur
Vollendung. Begegnung gibt es nicht, wo wir Mauern um uns bauen oder
wo wir in einem Bunker sitzen und den andern nur durch den Bunkerschlitz

beobachten. Begegnung gibt es nur, wo man weiß, daß wir alle
unterwegs sind, auch mit unseren Ansichten, mit unseren politischen
oder religiösen Glaubensbekenntnissen und Meinungen unterwegs.
Eingemauerte Glaubensbekenntnisse versperren uns den lebendigen Gott,
den wir ebenfalls nur in der Begegnung haben können. Seht das eigenartige

Leben Jesu, vor allem sein ganz befremdliches Leiden und Sterben

am Kreuz! Wir haben uns so an das Bild des Gekreuzigten gewöhnt,
daß wir das Befremdliche gar nicht mehr so merken wie damals die
Juden oder die Römer. Einer, der am Galgen endete, konnte für sie nichts
mit dem Herrgott zu tun haben und schon gar nicht repräsentativ gültig

173



sein für Gott. Aber eben diese Eigenartigkeit und Fremdheit des
leidenden Gottes will uns zeigen, daß wir von uns aus immer wieder
daneben greifen, wenn wir die göttlichen Dinge von uns aus bedenken.

Lieber Mitmensch, du hast vermutlich auch einmal dein Sinai-
Erlebnis gehabt. Und vielleicht beschäftigt auch dich die Frage, wie
man denn Gott behalten könne. Eines ist sicher: Nie als Befehlender, als
Gebietender, als solcher, der Gott gegenüber Bedingungen stellen
könnte, nicht als Herr oder patriarchalischer Vater, nicht als Manager
des Lebens, sondern nur als Kind in der Ehrfurohtsgebärde, die Hände
über der Brust verschränkt. Nur so werden wir Gott begegnen können.
Vor Gott gilt nur die Freude, die Reue, die Bescheidung des Kindes,
wo man alle Trümpfe aus den Händen gibt, wo man nichts verheimlicht,
wo man keine Reserven behält, oft auch vor dem Mitmenschen nicht.
Wie können wir Gott haben? Dort bei Christus, dem in seiner Demut
tief befremdlichen, eigenartigen Jesus mit sdinem Leben und Sterben.
Er ist das Zelt der Zusammenkunft, er ist die Möglichkeit, daß wir Gott
begegnen können. Wann wir im Geiste, in der Auseinandersetzung, im
Gebet ihm begegnen, dann begegnen wir Gott. Ja, auch heute ist es der
Christus, der uns mit Gott verbindet. Dorothée Solle sagt einmal über
Jesus: «Vergleiche ihn ruhig mit anderen Größen, mit Sokrates, mit Rosa
Luxemburg, mit Gandhi. Er, Jesus, hält das aus. Besser ist allerdings,
du vergleichest ihn mit dir selbst.» Hugo Sonderegger

(Die Predigt wurde am 13. Februar 1972 im Großmünster in Zürich gehalten)

Politische Gruppe und neue Gesellschaft
Bemerkungen zur inneren Struktur einer politischen Gruppe

— dargestellt an den Erfahrungen der Berner Arbeitsgruppe Dritte Welt*
Von Rudolf H. Strahm

Eine Frage zum Nachdenken
Seit dem Aufkommen der linken Kontestation haben wir zahlreiche
Gruppen erlebt, die zwar zu ihrer Zeit sehr effizient arbeiteten, aber
nach einer kurzen Phase des politischen Kampfes schon zu existieren
aufhörten. Wir können nicht annehmen, daß die Mitglieder dieser Gruppen

ihre Zidie als erreicht betrachtet haben, und trotzdem haben sie ihre
Arbeit aufgegeben. Die früheAuflösungoderSchrumpfungsolcherGrup-
pen gibt uns eine Frage zum Nachdenken auf: Wo liegen die Gründe?

* Dieser Aufsatz ist Manuela und Martin Stähli (Berlin) gewidmet. In den Jahren
1969-72 haben sie uns duroh ihr gültiges Beispiel und ihre Mitarbeit entscheidende

Anstöße bei der Suche nach neuen Formen der Gruppenarbeit und des
Zusammenlebens gegeben.

174


	Überwindung der "Religion" in der Begegnung (2. Mose 33)

