Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 66 (1972)

Heft: 5

Artikel: Die Kirche sollte die Auflehnung der Volker anerkennen
Autor: Nyerere, Julius

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-142038

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-142038
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Kirche sollte die Auflehnung
der Volker anerkennen

Julius Nyerere, der Prasident von Tansania, muBl unsern Lesern
kaum vorgestellt werden. (Vgl. «<Neue Wege», Dez. 1967). Nachstehender
Beitrag ist der SchiuB einer Rede, die Nyerere am 16. Oktober 1970 auf
demn Generalkapitel der Maryknoll Schwestern in New York hielt. Er legl
darin als «gewOhnlicher» Katholik dar, welche Aufgabe die Kirche, seiner
Meinung nach, bei der Entwicklung der Dritten Welt zu Ubernehmen hat.
Da diese private Meinung aber doch die eines Staaismannes ist, der
sich nicht scheute, selbst die sogenannten «bdsen» Chinesen in sein
‘Land zu rufen, dirfte sie ein besonderes Interesse verdienen.

Prasident Nyereres Rede erschien in deutscher Sprache zuerst in
«Orientierung» (katholische Blatter fliir weltanschauliche Information),
Zurich, 31. Mai 1971/15. Juni 1971. Wir danken der Redaktion von «Ori-
entierung» fiir die Abdruckerlaubnis. — Red. «Neue Wege».

Es ist sicher schwierig zu beweisen, daf3 die Volker und Gesellschaften,
in denen die katholische Kirche wirkt und groBten EinfluB hat, auf so-
ziale Gerechtigkeit ausgerichtet sind! es ist unmoglich zu zeigen, daf3
diese fiir soziale Gerechtigkeit einstehen. Das kapitalistische System hat
grofite Fortschritte der Technik und Wirtschaft gebracht. Aber der Ent-
scheid dariiber, was fiir Giiter produziert und wie sie produziert werden
sollen, liegt bei einer kleinen Gruppe von Leuten, welche die Hand auf
das Land und das Kapital gelegt haben. Und der entscheidende Faktor
in all threr Planerei ist die Frage, ob darin finanzieller Profit, Macht
oder Ansehen fiir den Eigentiimer von Land und Kapital zu erwarten
sind. Die Bediirfnisse der Menschheit sind zweitrangig, wenn ihnen {iber-
haupt Beachtung geschenkt wird. Wenn der Bau billiger Wohnungen
keinen Profit abwirft, so werden sie eben nicht gebaut; «wir haben kein
Geld» fiir Schulen und Spitéler. Aber luxuritse Villen und sechsspurige
Autobahnen konnen gebaut werden; dafiir kann man Geld auftreiben.
Und das Ergebnis davon: Wenige leben in groffem Uberfluf}; sie ge-
brauchen den Reichtum, welcher von Menschen erarbeitet wurde, fiir
ithre eigene GroBle und zur Sicherung ihrer eigenen Macht, Gleichzeitig
sind gro3e Massen von Minnern, Frauen und Kindern zum Betteln de-
gradiert, sie leben in der Schmach jener Krankheit und jener seelen-
verderbenden Unsicherheit, die durch die aufgezwungene Armut er-
zeugt wird.

Wir miissen uns dariiber ganz klar sein: Wenn die Kirche am ein-
zelnen Menschen interessiert ist, dann muf} sie das durch ihr Interesse
an der Gesellschaft ausdriicken, deren Glieder diese Einzelnen sind.
Denn die Menschen werden durch ihre Lebensverhiltnisse geformt,
Wenn sie wie Tiere behandelt werden, so werden sie sich tierisch bench-
men. Wenn ihnen Wiirde vorenthalten wird, so werden sie nicht men-
schenwiirdig handeln. Wenn man sie nur als Produktionsautomaten be-

133



handelt, so werden sie seelenlose «Hdndey werde, deren Lebensauffas-
sung sich darin erschopft, moglichst wenig zu arbeiten, um sich dann
durch ein lasterhaftes Leben in den Traum von Gliick und Stolz zu
fliichten.

Wenn darum die Kirche ihren eigentlichen Zweck, Menschen zu
Gott zu fithren, erfiillien will, dann mubB sie bestrebt sein, dafl menschen-
wiirdige Lebens- und Arbeitsbedingungen gesichert werden. Sie muf}
selber eine Macht sozialer Gerechtigkeit werden und mit andern Michten
fiir soziale Gerechtigkeit zasammenarbeiten, wo immer diese Méchée
zu finden sind und wie sie auch heiflen moégen. Die Kirche muf} aner-
kennen, dafl Menschen nur dann Fortschritte erziclen und in Wiirde
sich entwickeln, wenn sie fiir sich selbst arbeiten und fiir das allgemeine
Wohl zusammenarbeiten. Die Kirche kann keinen Menschen besser
machen; sie kann fiir den Menschen nur das richtige Milieu schaffen
und ihm Gelegenheit bieten, mit seinen Mitmenschen zusammenzu-
arbeiten, um sich schlieBlich selber besser zu machen.

Hilfe der Kirche fitr die Selbsthilfe der Volker

Was folgt daraus fiir jene, die ihr Leben in den Dienst der Kirche stellen?
Erstens bedeutet es, dall Gefilligkeit nicht geniigt; Frommigkeit gentigt
auch nicht, ebenso geniigt wohltiitige Liebe nicht. Menschen, welche
jetzt in Armut darben — ob sie nun in der Dritten Welt oder in fort-
geschrittenen Lindern leben —, bediirfen der Hilfe, um sich selber nach
der Decke strecken zu konnen. Thr Vertrauen auf die eigene Fihigkeit,
die eigenen Lebensprobleme zu bewiltigen, mufl gestdrkt werden. Und
sie brauchen Hilfe, um das Steuer in die Hand zu nehmen und ihre ei-
gonen Ziele zu verfolgen. Sie brauchen Freiheit, und zwar eine Freiheit,
die ihnen etwas bedeutet. Das ist wichtig fiir die Kirche und die ganze
Menschheit. Denn bis die Menschen in der Lage sind, wirklich selber
eine freie Wahl zu treffen, werden nur wenige das Christentum anneh-
men, es seil denn, sie wiirden nur dem Namen nach Christen, Thre Zu-
gehorigkeit zur Kirche wird blof3 eine andere Methode der Flucht aus
dem BewuBtsein ihres Elendes; anders gesagt: Religion wird zu einer
Art Opium fiir das Volk,

Die Kirche und jene, die fiir die Kirche arbeiten, miissen daher alles
bekdmpfen, was den Menschen an einem menschenwiirdigen Dasein
und an Sittsamkeit hindert. Denn tatsdchlich gibt es nichts Heiliges in
aufgezwungener Armut; und obwohl Heilige in Elendsvierteln anzu-
treffen sind, konnen wir nicht Elendsviertel erhalten, um einen N&hr-
boden fiir Heilige zu haben. Ein Mensch, der durch aufgezwungene Le-
bensbedingungen moralisch verdorben wurde, ist fiir sich, seine Familie
und seine Nation unbrauchbar. Es ist nicht meine Sache, zu beurteilen,
ob Gott mit einem solchen Menschen noch etwas anfangen kann.

Die Kirche muf3 den Menschen helfen, sich gegen ihre Elendsviertel

134



aufzulehnen; sie mufl thnen auf wirkungsvollste Art helfen, dies zu tun.
Vor allem muB3 die Kirche all diesen Institutionen und Machtgruppen,
welche zum Vorhandensein und zur Erhaltung dieser physischen und
geistigen Slums beitragen, klar und offen den Kampf ansagen — unge-
achtet der Folgen fiir sie selbst und ihre Kirchenglieder. Und die Kirche
mull mit dem Volk in dieser positiven Aufgabe des Aufbaus einer auf
sozialer Gerechtigkeit gegriindeten Zukunft zusammenarbeiten, alliiber-
all wo und wie die Umstande dies ermoglichen. Sie muf3 sich aktiv, ini-
tiativ und zuversichtlich an der Gestaltung des Umbruchs beteiligen,
welcher notwendig ist und unvermeidbar kommen muB.

Nur so kann die Kirche den Hall abbauen und ihre Lehre von der
Liebe unter alien Menschen verbreiten. Thre Liebe muf} sich in der Be-
kdmpfung des Bosen und in der Forderung des Guten ausdriicken. Denn
wenn sich die Kirche einfach mit den vorhandenen Mif3stdnden zufrieden
gibt, so macht sie sich und die christliche Religion identisch mit den
Ungerechtigkeiten, die stdndig andauern.

Im weiteren miissen die Glieder der Kirche mit dem Volk arbeiten.
Es scheint tberflissig zu sein, dies vor den Maryknoll-Schwestern
darzulegen; aber es ist wichtig, daBl wir das Arbeiten mit dem Volk
und nicht so sehr das Arbeiten f i r das Volk betonen. Denn es ist nicht
Aufgabe kirchlicher Fiihrer, zu versuchen, den Leuten beizubringen,
was sie tun sollten. Zusammenarbeit auf der Basis von Gleichheit und
gleicher Menschlichkeit ist notwendig. Nur wenn wir Arbeit, Schwierig-
keiten, Wissen, Verfolgung und Fortschritt gemeinsam erleben, kann die
Kirche etwas zu unserem Wachstum beitragen, Und das bedeutet zu-
sammengehen in jeder Bezichung «ein Glied mit dem anderny». Denn
wenn die Kirche an unserer Armut und an unserem Kampf gegen die
Armut und die Ungerechtigkeit nicht Anteil hat, existiert sie nicht in
uns.

Ich denke, im Zusammenhang mit den sozialen Hilfeleistungen ist
eine andere, dem Wandel unterworfene Aufgabe der Ordensmitglieder
zu schen. In manchen Gebieten der Welt — und besonders in Afrika —
hat die Kirche ihre eigenen Schulen und Spitiler gebaut. Diese waren
unschétzbar; sie brachten Bildung und drztliche Hilfe, wihrend ohne sie
nichts getan worden wire. Doch glaube ich, daf} solche Anstalten ein
Zwischenstadium sein sollten, und daB die Glieder der Kirche, wo immer
es moglich ist, mit und durch jene Organisationen arbeiten sollten,
welche dem Volk selbst gehdren und vom Volk gesteuert werden. Or-
densschwestern und Ordensménner sollten in staatlichen Schulen und
Spitdlern arbeiten: sie sollten Bezirkskrankenpflege leisten in nationalen,
kantonalen oder stadtischen Gefiigen. Wenn die Kirche wo immer mdg-
lich diese Richtung einschligt, so wird sie zeigen, dal} sie beabsichtigt,
dem Volk zu dienen, und nicht, es zu regieren. Wenn die Kirche den
sozialen Dienst von der evangelischen Wirksamkeit trennt, so wird sie

135



klar zeigen, daB} sie bestrebt ist, die Menschen zu wahren Christen zu be-
kehren und nicht zu einem Christentum der Dankbarkeit und des hilf-
losen Zwanges.

SchlieBlich ist es meine Uberzeugung, daB Glieder eines religiosen
Ordens das Volk ermutigen und ihm helfen miissen, in jeder fiir seine
Entwicklung notwendigen Handlung zusammenzuarbeiten. Praktisch
wirkt sich das von Land zu Land und in verschiedenen Teilen eines be-
stimmten Landes verschieden aus. Oft bedeutet es Hilfe an das Volk
zur Bildung und Verwaltung eigener Genossenschaftsdorfer (cooperative
villages). Es kann auch bedeuten: Hilfe zur Bildung eigener Gewerk-
schaften — und nicht katholischer Gewerkschaften, sondern Gewerk-
schaften von Arbeitern, ungeachtet ihrer Religion. Dann bedeutet es:
Kirchenfithrer sollen sich der nationalen Freiheitsbewegungen anneh-
men und Anteil haben an diesen Bewegungen. Es bedeutet auch: Zu-
sammenarbeit mit lokalen Regierungsbehorden und andern Personlich-
keiten. Und es kann auch bedeuten: Opposition ergreifen gegen feste
Michte und Gewalten. Schliefllich bedeutet es immer, daf3 die Kirche
auf seiten der sozialen Gerechtigkeit stehen und den Menschen helfen
soll, zusammenzuleben und fiir ihr gemeinsames Wohl zusammenzu-
arbeiten.

Wie steht es um die katholischen Linder?

Wir wollen ruhig zugeben, dall die Kirche in diesen Angelegenheiten
nicht immer gut dastand. Die Linder, die wir automatisch als katholische
Liander bezeichnen, sind nicht jene, worin das Volk Menschenwiirde ge-
nieBt und soziale Gerechtigkeit vorherrscht. Auch sind es nicht Linder
mit groBem wirtschaftlichem Fortschritt. Die Kirche ist in Latein-
amerika nicht einfluf3los, und man hat mir gesagt, daf3 ein Drittel alier
Katholiken der Welt in diesem Erdteil leben. Dennoch bringen wir die-
sen Teil der Welt nicht mit Fortschritt und sozialer Gerechtigkeit in Ver-
bindung. Im Gegenteil! Armut, Ausbeutung und Elend in Latein-
amerika sind allzu bekannt, als dafl ich mehr dariiber sagen miif3te!
Spanien, ein stark katholisches Land, ist kein Vorbild fiir Freiheit und
Gerechtigkeit. Es mag nicht ganz belanglos sein, auch noch zu erwihnen,
daf3 Ttalien und Frankreich die stirksten kommunistischen Parteien der
westlichen Welt besitzen. All dies ist eine Uberlegung iiber das Versagen
der katholischen Kirche, ihrer Fuhrer und ihrer Glieder.

Es gibt Priester (oft auch Bischofe) in vielen lateinamerikanischen
Léandern, Jesuiten und Laienpriester in Spanien, Priester und Bischofe
in Rhodesien und Siidafrika und einige in andern Lidndern der Welt,
welche mit dem Volk arbeiten und fiir das Volk einstehen. Einige dieser
Priester wurden niedergemetzelt, andere sind im Gefangnis, wieder an-
dere wurden gefoltert; einige wurden von der kirchlichen Hierarchie un-
gliicklicherweise entlassen oder auf andere Posten versetzt. Aber all diese

136



retten das Ansehen des Katholizismus und des organisierten Christen-
tums und sie zeigen, was getan werden werden kann und getan werden
mub, auch mit dem Aufwand groBter Opfer. Ihr Einsatz ist unschitzbar;
aber wir missen zugcben, daf3 ihrer zu wenige sind, und dal3 wir viel
Versdumtes nachholen miissen,

Bis vor kurzem schwieg die Kirche zu den groBen Erlassen des
Menschen in der Gesellschaft. Oder sie hielt es mit jenen, welche nur
eigene Macht und Anhaufung von Reichtum anstrebten. Trotz der Leh-
ren von Papst Johannes und Papst Paul und trotz der Uberlegungen des
Zweiten Vatikanischen Konzils besieht sogar heute die gewdohnliche
Haltung der Kirche in der Aufrechterhaltung der bestehenden Ordnung
— ungeachtet der Auswirkungen. Dicse Haltung miissen wir jetzt &ndern.
Denn diese einzelnen Kirchenglieder — Ménner und Frauen —, welche
fiir soziale Gerechtigkeit arbeiten, benotigen in ihrem Leiden fir die
Lehre Christi den Trost und die Unterstiitzung der ganzen Kirche. Sie
handeln gemdl der Stimme ihres Gewissens, und auf diese Weise zeigen
sie uns den Weg vorwirts. Aber allzu oft spiiren sie, daf} sie isoliert von
ihren katholischen Glaubensbriidern arbeiten miissen. Sie erfahren daf
sich die Kirche als Gesamtheit noch nicht fiir Gerechtigkeit hier auf
Erden einsetzt.

In den portugiesischen Kolonien Afrikas sehen wir dasselbe. Jahr-
hundertelang hat die Kirche Sklavenarbeit, Torturen, Ausbeutung und
Fremdherrschaft protestlos akzeptiert. Und eben jetzt weigert sich die
Kirche, gegen Kolonialismus und Unterdriickung in Mosambik, Angola
und Guinea Bissau frei herauszureden. Es stimmt, daf} seine Heiligkeit
in den letzten Monaten drei Fiihrer der Nationalbewegung in Audienz
empfangen hat, aber das ist nur ein Anfang. Solange in diesen Dingen
keine offene Sprache geredet wird und keine Taten folgen, wird die ka-
tholische Kirche mit portugiesischer Tyrannei gleichgesetzt bleiben.

Ich verlange nicht, daf} die katholische Kirche ithre spezifischen
Funktionen aufgebe oder zulasse, daf} sie mit bestimmten politischen
Parteien oder politischen Doktrinen identifiziert wird. Im Gegenteil! Was
ich sage, erstreckt sich auf das Begehren, dal3 sic aufhoren sollte, sich
mit ungerechten politischen und wirtschaftlichen Machtgruppen zu
identifizieren. Denn die Kirche sollte gewillt sein, mit dem Streben nach
sozialer Gerechtigkeit gleichgesetzt zu werden, Und ich bitte Sie, gerade
dieses Ziel anzustreben. Die Armen und Unterdriickten sollten nicht zu
Thnen kommen, um Almosen zu erbetteln, sondern um gegen Ungerech-
tigkeit unterstiitzt zu werden.

Nichtchristen und Atheisten als Weggefiihrten

Wir miissen zudem anerkennen, dafl andere — Nichtkatholiken und
Nichtchristen — ebenfalls am Werke sind, soziale Gerechtigkeit zu
schaffen; wir haben kein Tugendmonopol! Wir haben da nichts zu fiirch-

137



ten, im Gegenteil! Wir sollten andere Kimpfer fiir soziale Gerechtigkeit
willkommen ‘heiBen. Man muf3 nicht alles, was @in Mensch sagt oder
glaubt, selber annehmen, wenn man mit thm an einem bestimmten Pro-
jekt oder auf einem bestimmten Wirkungsfeld zusammenarbeiten will.
Die Kirche muf3 fiir das einstehen, was sie als richtig ansieht; darin
liegt ihre Rechtfertigung und ihr Zweck. Aber sie sollte alle willkommen
heilen und aufnehmen, welche auf der gleichen Seite stehen und auf
dieser Linie weitergehen, ganz gleich, welchen Individuen oder Gruppen
sie damit den Kampf ansagen muB.

Eine gute Sache wird nicht dadurch schlecht, daf} sie von einem
Kommunisten vertreten wird; und eine schlechte Sache wird nicht gut,
wenn sie ein Faschist unterstiitzt. Arme ausbeuten wird nicht gerecht-
fertigt, weil Kommunisten dies verurieilen; eine Produktion, die nur
Gewinne erzielen statt menschliche Bediirfnisse decken will, wird nicht
gerecht,weil die Kommunisten sagen, sie fithre zu Ungerechtigkeit. Die
Fiihrung der Gesellschaft zum Zusammenleben und Zusammenarbeiten
fiir das Gemeinwohl ist nicht ein Ubel, blofl weil wir das Sozialismus
nennen. Ein auf Habgier und Selbstsucht fundiertes System wird nicht
dadurch gut, dal man ihm den Stempel «Freies Unternchmeny» auf-
driickt. Lassen wir die Kirche fiir sich selber wahlen, was recht oder
falsch ist gemidfB christlicher Prinzipien, und sie soll nicht beeintrichtigt
werden durch das, was andere Gruppen oder individuen sagen oder tun.
Aber sie soll ja jene zur Mitarbeit einladen, welche mit ihrem Urteil
einiggehen.

«Dann wird der Konig denen zu seiner Rechten sagen: Kommet

ihr Gesegneten meines Vaters und besiizet das Reich, das fir euch

seit Anbeginn der Welt bereitet ist. Denn ich war hungrig, und ihr
gabt mit Speise; ich war durstig, und ihr gabt mir Trank; ich war
fremd, und ihr habt mich aufgenommen; nackt, und ihr gabt mir

Kleidung; ich war krank, und ihr besuchtet mich; ich war gefangen,

und ihr kamt zu mir. Dann werden die Gerechten zu ihm sagen:

Herr, wann sahen wir dich hungrig und gaben dir Speise; durstig

und gaben dir Trank? Und wann sahen wir dich als Fremdiing und

nahmen dich auf? Oder nackt und gaben dir Kleidung? Oder wann
sahen wir dich krank oder gefangen und besuchten dich? Und der

Konig wird antworten und zu ihnen sagen: Wahrlich ich sage euch:

Was ihr dem geringsten meiner Briider getan, das habt ihr mir ge-

tan.»

Wir wissen wohl, dafl wir fehlbare Menschen sind und daf3 es unsere
Aufgabe ist zu dienen, nicht zu urteilen. Und doch nehmen wir jene,
welche das gegenwirtige politische und wirtschaftliche System schaffen
und aufrechterhalten, in die Kirche auf (nur unter der Voraussetzung,
daB sie jeden Sonntag den Gottesdienst besuchen und ihre Kirchensteuer
zahlen oder die Mission unterstiitzen). Und dieses System hat Millionen

138



zu Hunger, Durst und Nacktheit gefiihrt; dieses System macht Men-
schen zu Fremdlingen im eigenen Land, weil sie arm sind, machtlos und
unterdriickt; dieses System verdammt Millionen von Menschen zu
Krankheit, welche verhiitet werden konnte, und es macht solche zu Ge-
fangenen, welche den Mut haben, zu protestieren. Mit welchem Recht
sollen wir dann jene, welche der Menschheit dienen, verwerfen, blof3 weil
sie die Fihrung der katholischen Kirche ablehnen, oder die Gottlichkeit
Christi oder die Existenz Gottes nicht anerkennen? Mit welchem Recht
setzen wir einfach voraus, daB} der Allmédchtige Gott sich nicht um jene
kitmmert, welche sich der Millionen seiner Kinder, die hungern und
diirsten nach Gerechtigkeit, hingebend annehmen, nur weil sie das nicht
in seinem Namen tun? Wenn Gott die Elenden der Welt fragen wiirde,
wer ihre Freunde seien; sind wir so sicher, was sie antworten wiirden?
Und ist diese Antwort so belanglos fiir jene, welche Gott dienen mdchten?

«Nicht jeder, der zu mir sagt 'Herr, Herr’, wird ins Himmelreich
eingehen; aber wer den Willen meines himmlischen Vaters tut, der
wird ins Himmelreich eingehen. An jenem Tag werden viele zu mir
sagen: 'Herr, Herr, haben wir nicht in deinem Namen prophezeit,
in deinem Namen Teufel ausgetriecben und in deinem Namen viele
Wunder gewirkt?” Und dann werde ich vor ithnen bekennen: Ich
kenne euch nicht; weichet von mir, ihr Ubeltdter.»

Noch ist das nicht alles. Wie wir uns nicht fiirchten sollen, mit Menschen
verschiedener religioser Uberzeugung oder mit Religionslosen zusammen-
zuarbeiten, so miissen wir uns auch nicht erschrecken lassen durch neue
Ideen, neue Pline oder neue Projekte. Die Welt braucht neue Ideen,
neue Organisationen, genau so wie die Wahrheit des Christentums. Wir
brauchen wirklich neue Wege, um diesen Wahrheiten in der technologi-
schen Welt des 20. Jahrhunderts zum Durchbruch zu verhelfen. Es ist
die Aufgabe der Kirche, diese neuen Wege zu finden oder sie anzuer-
kennen, wenn sie von andern entdeckt werden. Die Furcht vor der Zu-
kunft und den Bediirfnissen der Zukunft hat keinen Platz im Christen-
tum. Unser Glaube ist etwas Lebendiges: sagen wir, es ist ein revolutio-
nirer Glaube; denn Glaube ohne Tat ist fruchtlos und Tat ohne Glaube
ist bedeutungslos. «Ich bin gekommen, damit sie das Leben haben, und
daf} sie es in Fiille haben.»

Die Rolle der Kirche in der sozialen Revolution

All das lduft auf einen Aufruf an die Kirche hinaus, die Notwendigkeut
einer sozialen Revolution anzuerkennen und darin eine fiihrende Rolle
zu spielen. Denn es ist eine geschichtliche Tatsache, daB3 fast alle erfolg-
reichen sozialen Revolutionen, welche die Welt kennt, von Menschen an-
gefithrt wurden, welche selber in jenem System, welches sie zu ersetzen
suchten, die NutznieBer waren, Immer und immer wieder haben sich

159



Glieder der privilegierten Klasse in der Auflehnung gegen Ungerechtig-
keit zu den Armen oder Unterdriickten gesellt und sie gefiihrt. Dasselbe
mul} auch jetzt geschehen. Die NutznieBer von Bildung, Gesundheit und
Sicherheit innerhalb der reichen Linder der Welt miissen vorbereitet
werden, sich aufzulehnen und fiir jene Gerechtigkeit zu verlangen, denen
sie bis zur Stunde vorenthalten wurde. Dort wo die Armen bereits an-
gefangen haben, eine gerechte Gesellschaftsordnung zu verlangen, miis-
sen ihnen wenigstens einige Vertreter der privilegierten Klassen helfen
und sie ermutigen. Dort wo noch nicht begonnen wurde, ist es Pflicht
jener, welche groBere Gelegenheiten zur Erreichung des Fortschrittes
genossen, die Armen aus ihrer von der Armut verursachten Apathie her-
auszuheben. Und ich sage, daB in erster Linie Christen dies tun sollten;
und daf3 die Kirche versuchen miiite, die Zahl jener, die sich weigern,
in den gegenwirtigen Ungerechtigkeiten dahinzuschlummern, zu ver-
mehren und ihnen die richtigen Mittel in die Hand zu legen.

Dasselbe gilt fiir die internationale Biihne. Die armen und riick-
stindigen Léander beginnen deutlich zu reden und gegen ihre Lage zu
protestieren. Sie finden Kraft und Mut dank der Ereignisse in Lindern
wie Skandinavien und Kanada, wo man langsam die Unsicherheit und
die Ungerechtigkeit des Wohlstandes in einer Welt voll Armut verspiirt;
und diese Linder nehmen im driangenden Umbruch nach und nach eine
fihrende Rolle ein.

Ich meine, die Kirche sollte sich diesen Nationen anschlieBen und
womdglich andere mitreien. Ich bin der Ansicht, sie sollte eine jener
Gruppen der Nationen und Institutionen sein, welche die Herrschaft der
Reichen zum Vorteil der Reichen ablehnen. In wohlhabenden Léandern
sollte es Aufgabe der Kirchenglieder sein, die Gruppe zu verstdrken,
welche sich internationaler Ausbeutung der Armen und Unterdriickung
der Schwachen entgegensetzt.

Nur durch solches Wirken kann die Kirche ihre Bedeutung in der
modernen Welt rechtfertigen. Denn das Ziel der Kirche ist der Mensch
— seine Menschenwiirde und sein Recht, sich in Fretheit zu entwickeln.
Viele oder alle Institutionen jedwelcher bestimmten Gesellschaft miissen
im Dienst der Entwicklung des Menschen geopfert werden, falls dies
notwendig sein sollte. Denn alle menschlichen Institutionen — die Kirche
nicht ausgeschlossen — wurden errichtet, um dem Menschen zu dienen.
Und gerade die Kirche sollte durch ihre Glieder fithrend sein im An-
griff auf jedwelche Organisation oder wirtschaftliche, soziale und po-
litische Struktur, welche Menschen unterdriickt und ihnen das Recht
und die Mittel abspricht, als S6hne eines liebenden Gottes zu leben.

In den armen Léndern muB die Kirche dieselbe Rolle spielen. Sie
mulB} stindig und aktiv auf seiten der Armen und Nichtprivilegierten
stehen. Sie muBl Menschen zur Gottlichkeit fithren, indem sie mit ihnen
Schulter an Schulter kdmpft im Angriff auf Ungerechtigkeit und Entbeh-

140



rung, an der sie leiden. Sie muf3 mit all jenen zusammenarbeiten, die an
diesem Werk beteiligt sind; sie darf mit den Vertretern des Mammons
keine Gemeinschaft pflegen und muf} mit all jenen zusammenarbeiten,
welche sich fiir den Menschen einsetzen. Ihre Glieder miissen als Diener
in die Welt ziehen, als Minner und Frauen, welche ihr Wissen und ihre
Fihigkeiten mit jenen zu teilen bereit sind, welche sie als ihre Briider
und Schwestern in Christus anerkennen.

Verfolgungen riskieren

Freunde, es gab einmal eine Zeit, in welcher die christliche Kirche ver-
folgt war und ihre Glieder in Schmach und Spott in Kerkern lagen, Sind
die Gesellschaften, in welchen die katholische Kirche heute wirkt, so
gerecht oder so fiir den Dienst Gottes und des Menschen gestaltet, daf3
es nicht notwendig ist, im Streben nach sozialer Gerechtigkeit dhnliche
Verfolgung zu riskieren? Ich glaube kaum! Ich glaube mit Teilhard de
Chardin an Folgendes: «Ein Christ kann freudig Verfolgung leiden, da-
mit die Welt besser werde. Er kann nicht mehr langer einverstanden sein
mit der Belastung, daB er der Menschheit den Weg blockiert, zu sterben.»

Es gehort sich, daf3 ich mit zwei Stellen aus der Enzyklika Pauls VL.
iber die Entwicklung der Volker abschlieBe:

«Wenn jemand die Reichtiimer dieser Erde besitzt und seinen
Bruder in Not sieht und ihm sein Herz verschlief3t, wie kann der in der
Liebe Gottes bleiben? .. .» «St. Ambros: 'Du machst dem Armen kein
Geschenk von deinem Besitztum, du Uiberreichst ihm, was ihm bereits
gehort. Denn du hast dir selber angemalt, was allgemein fiir den Ge-
brauch aller gegeben wurde.” Das heiBit, Privatbesitz gibt niemandem
ein absolutes und bedingungsloses Recht. Niemand ist gerechtfertigt,
was er nicht benotigt ausschlieBlich fiir sich zu behalten, wenn andere
Notwendiges entbehren . . .»

«Gegen Elend Krieg fiihren und gegen Ungerechtigkeit vorgehen
heiBt, zusammen mit verbesserten Bedingungen den menschlichen und
geistigen Fortschritt aller Menschen fordern, und somit auch das Ge-
meinwohl der Menschheit. Friede kann nicht blof auf kriegslosen Zu-
stand eingeschriankt werden, das Resultat eines dauernd gefidhrlichen
Kriftevergleichs. Nein, Friede ist etwas, das Tag fiir Tag aufgebaut wird,
durch Streben nach einer gottgewollten Ordnung, welche eine vollkom-
menere Form von Gerechtigkeit unter den Menschen in sich schlieBt.»

141



	Die Kirche sollte die Auflehnung der Völker anerkennen

