
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 66 (1972)

Heft: 5

Artikel: Die Kirche sollte die Auflehnung der Völker anerkennen

Autor: Nyerere, Julius

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-142038

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-142038
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Kirche sollte die Auflehnung
der Völker anerkennen

Julius Nyerere, der Präsident von Tansania, muß unsern Lesern
kaum vorgestellt werden. (Vgl. «Neue Wege», Dez. 1967). Nachstehender
Beitrag ist der Schluß einer Rede, die Nyerere am 16. Oktober 1970 auf
dem Generalkapitel der Maryknoll Schwestern in New York hielt. Er legt
darin als «gewöhnlicher» Katholik dar, welche Aufgabe die Kirche, seiner
Meinung nach, bei der Entwicklung der Dritten Welt zu übernehmen hat.
Da diese private Meinung aber doch die eines Staatsmannes ist, der
sich nicht scheute, selbst die sogenannten «bösen» Chinesen in sein
Land zu rufen, dürfte sie ein besonderes Interesse verdienen.
Präsident Nyereres Rede erschien in deutscher Sprache zuerst in
«Orientierung» (katholische Blätter für weltanschauliche Information),
Zürich, 31. Mai 1971/15. Juni 1971. Wir danken der Redaktion von
«Orientierung» für die Abdruckerlaubnis. — Red. «Neue Wege».

Es ist sicher schwierig zu beweisen, daß die Völker und Gesellschaften,
in denen die katholische Kirche wirkt und größten Einfluß hat, auf
soziale Gerechtigkeit ausgerichtet sind! es ist unmöglich zu zeigen, daß
diese für soziale Gerechtigkeit einstehen. Das kapitalistische System hat
größte Fortschritte der Technik und Wirtschaft gebracht. Aber der
Entscheid darüber, was für Güter produziert und wie sie produziert werden
sollen, liegt bei einer kleinen Gruppe von Leuten, welche die Hand auf
das Land und das Kapital gelegt haben. Und der entscheidende Faktor
in all ihrer Planerei ist die Frage, ob danin finanzieller Profit, Macht
oder Ansehen für den Eigentümer von Land und Kapital zu erwarten
sind. Die Bedürfnisse dar Menschheit sind zweitrangig, wenn ihnen
überhaupt Beachtung geschenkt wird. Wenn der Bau billiger Wohnungen
kainen Profit abwirft, so werden sie eben nicht gebaut; «wir haben kein
Geld» für Schulen und Spitäler. Aber luxuriöse Villen und sechsspurige
Autobahnen können gebaut werden; dafür kann man Geld auftreiben.
Und das Ergebnis davon: Wenige leben in großem Überfluß; sie
gebrauchen den Reichtum, welcher von Menschen erarbeitet wurde, für
ihre eigene Größe und zur Sicherung ihrer eigenen Macht. Gleichzeitig
sind große Massen von Männern, Frauen und Kindern zum Betteln
degradiert, sie leben in der Schmach jener Krankheit und jener
seelenverderbenden Unsicherheit, die durch die aufgezwungene Armut
erzeugt wird.

Wir müssen uns darüber ganz klar sein: Wenn die Kirche am
einzelnen Menschen interessiert ist, dann muß sie das durch ihr Interesse
an der Gesellschaft ausdrücken, deren Glieder diese Einzelnen sind.
Denn die Menschen werden durch ihre Lebensverhältnisse geformt.
Wenn sie wie Tiere behandelt werden, so werden sie sich tierisch benehmen.

Wenn ihnen Würde vorenthalten wird, so werden sie nicht
menschenwürdig handeln. Wenn man sie nur als Produktionsautomaten be-

133



handelt, so werden sie seelenlose «Hände» werde, deren Lebensauffassung

sich darin erschöpft, möglichst wenig zu arbeiten, um sich dann
durch ein lasterhaftes Leben in den Traum von Glück und Stolz zu
flüchten.

Wenn darum die Kirche ihren eigentlichen Zweck, Menschen zu
Gott zu führen, erfüllen will, dann muß sie bestrebt sein, daß menschenwürdige

Lebens- und Arbeitsbedingungen gesichert werden. Sie muß
selber eine Macht sozialer Gerechtigkeit werden und mit andern Mächten
für soziale Gerechtigkeit zusammenarbeiten, wo immer diese Mächte
zu finden sind und wie sie auch heißen mögen. Die Kirche muß
anerkennen, daß Menschen nur dann Fortschritte erzielen und in Würde
sich entwickeln, wenn sie für sich selbst arbeiten und für das allgemeine
Wohl zusammenarbeiten. Die Kirche kann keinen Menschen besser
machen; sie kann für den Menschen nur das richtige Milieu schaffen
und ihm Gelegenheit bieten, mit seinen Mitmenschen zusammenzuarbeiten,

um sich schließlich selber besser zu machen.

Hiife der Kirche für die Selbsthilfe der Völker

Was folgt daraus für jene, die ihr Leben in den Dienst der Kirche stellen?
Erstens bedeutet es, daß Gefälligkeit nicht genügt; Frömmigkeit genügt
auch nicht, ebenso genügt wohltätige Liebe nicht. Menschen, welche
jetzt in Armut darben — ob sie nun in der Dritten Welt oder in
fortgeschrittenen Ländern leben —, bedürfen der Hilfe, um sich selber nach
der Decke strecken zu können. Ihr Vertrauen auf die eigene Fähigkeit,
die eigenen Lebensprobleme zu bewältigen, muß gestärkt werden. Und
sie brauchen Hilfe, um das Steuer in die Hand zu nehmen und ihre
eigenen Ziele zu verfolgen. Sie brauchen Freiheit, und zwar eine Freiheit,
die ihnen etwas bedeutet. Das ist wichtig für die Kirche und die ganze
Menschheit. Denn bis die Menschen in der Lage sind, wirklich selber
eine freie Wahl zu treffen, werden nur wenige das Christentum annehmen,

es sei denn, sie würden nur dem Namen nach Christen. Ihre
Zugehörigkeit zur Kirche wird bloß eine andere Methode der Flucht aus
dem Bewußtsein ihres Elendes; anders gesagt: Religion wird zu einer
Art Opium für das Volk.

Die Kirche und jene, die für die Kirche arbeiten, müssen daher alles
bekämpfen, was den Menschen an einem menschenwürdigen Dasein
und an Sittsamkeit hindert. Denn tatsächlich gibt es nichts Heiliges in
aufgezwungener Armut; und obwohl Heilige in Elendsvierteln
anzutreffen sind, können wir nicht Elendsviertel erhalten, um einen
Nährboden für Heilige zu haben. Ein Mensch, der durch aufgezwungene
Lebensbedingungen moralisch verdorben wurde, ist für sich, seine Familie
und seine Nation unbrauchbar. Es ist nicht meine Sache, zu beurteilen,
ob Gott mit einem solchen Menschen noch etwas anfangen kann.

Die Kirche muß den Menschen helfen, sich gegen ihre Elendsviertel

134



aufzulehnen; sie muß ihnen auf wirkungsvollste Art helfen, dies zu tun.
Vor allem muß die Kirche all diesen Institutionen und Machtgruppen,
welche zum Vorhandensein und zur Erhaltung dieser physischen und
geistigen Slums beitragen, klar und offen den Kampf ansagen —
ungeachtet der Folgen für sie salbst und ihre Kirchenglieder. Und die Kirche
muß mit dem Volk in dieser positiven Aufgabe des Aufbaus einer auf
sozialer Gerechtigkeit gegründeten Zukunft zusammenarbeiten, allüberall

wo und wie die Umstände dies ermöglichen. Sie muß sich aktiv,
initiativ und zuversichtlich an der Gestaltung des Umbruchs beteiligen,
welcher notwendig ist und unvermeidbar kommen muß.

Nur so kann die Kirche den Haß abbauen und ihre Lehre von der
Liebe unter allen Menschen verbreiten. Ihre Liebe muß sich in der
Bekämpfung des Bösen und in der Förderung des Guten ausdrücken. Denn
wenn sich die Kirche einfach mit den vorhandenen Mißständen zufrieden
gibt, so macht sie sich und die christliche Religion identisch mit den
Ungerechtigkeiten, die ständig andauern.

Im weiteren müssen die Glieder der Kirche mit dem Volk arbeiten.
Es scheint überflüssig zu sein, dies vor den Maryknoll-Schwestern
darzulegen; aber es ist wichtig, daß wir das Arbeiten m i t dem Volk
und nicht so sehr das Arbeiten für das Volk betonen. Dann as ist nicht
Aufgabe kirchlicher Führer, zu versuchen, den Leuten beizubringen,
was sie tun sollten. Zusammenarbeit auf der Basis von Gleichheit und
gleicher Menschlichkeit ist notwendig. Nur wenn wir Arbeit, Schwierigkeiten,

Wissen, Verfolgung und Fortschritt gemeinsam erleben, kann die
Kirche etwas zu unserem Wachstum beitragen. Und das bedeutet
zusammengehen in jeder Beziehung «ein Glied mit dem andern». Denn
wenn die Kirche an unserer Armut und an unserem Kampf gegen die
Armut und die Ungerechtigkeit nicht Anteil hat, existiert sie nicht in
uns.

Ich denke, im Zusammenhang mit den sozialen Hilfeleistungen ist
eine andere, dem Wandel unterworfene Aufgabe der Ordensmitglieder
zu sehen. In manchen Gebieten der Welt — und besonders in Afrika —
hat die Kirche ihre eigenen Schulen und Spitäler gebaut. Diese waren
unschätzbar; sie brachten Bildung und ärztliche Hilfe, während ohne sie
nichts getan worden wäre. Doch glaube ich, daß solche Anstalten ein
Zwischenstadium sein sollten, und daß die Glieder der Kirche, wo immer
es möglich ist, m i t und durch jene Organisationen arbeiten sollten,
welche dem Volk selbst gehören und vom Volk gesteuert werden.
Ordensschwestern und Ordensmänner sollten in staatlichen Schulen und
Spitälern arbeiten: sie sollten Bezi'rkskrankenpflege leisten in nationalen,
kantonalen oder städtischen Gefügen. Wenn die Kirche wo immer möglich

diese Richtung einschlägt, so wird sie zeigen, daß sie beabsichtigt,
dem Volk zu dienen, und nicht, es zu regieren. Wenn die Kirche den
sozialen Dienst von der evangelischen Wirksamkeit trennt, so wird sie

135



klar zeigen, daß sie bestrebt ist, die Menschen zu wahren Christen zu
bekehren und nicht zu einem Christentum der Dankbarkeit und des
hilflosen Zwanges.

Schließlich ist es meine Überzeugung, daß Glieder eines religiösen
Ordens das Volk ermutigen und ihm helfen müssen, in jeder für seine
Entwicklung notwendigen Handlung zusammenzuarbeiten. Praktisch
wirkt sich das von Land zu Land und in verschiedenen Teilen eines
bestimmten Landes verschieden aus. Oft bedeutet es Hilfe an das Volk
zur Bildung und Verwaltung eigener Genossenschaftsdörfer (cooperative
villages). Es kann auch bedeuten: Hilfe zur Bildung eigener Gewerkschaften

— und nicht katholischer Gewerkschaften, sondern Gewerkschaften

von Arbeitern, ungeachtet ihrer Religion. Dann bedeutet es:
Kirchenführer sollen sich der nationalen Freiheitsbewegungen annehmen

und Anteil haben an diesen Bewegungen. Es bedeutet auch:
Zusammenarbeit mit lokalen Regierungsbehörden und andern Persönlichkeiten.

Und es kann auch bedeuten: Opposition ergreifen gegen feste
Mächte und Gewalten. Schließlich bedeutet es immer, daß die Kirche
auf seiten der sozialen Gerechtigkeit stehen und den Menschen helfen
soll, zusammenzuleben und für ihr gemeinsames Wohl zusammenzuarbeiten.

Wie steht es um die katholischen Länder?

Wir wollen ruhig zugeben, daß die Kirche in diesen Angelegenheiten
nicht immer gut dastand. Die Länder, die wir automatisch als katholische
Länder bezeichnen, sind nicht jene, worin das Volk Menschenwürde
genießt und soziale Gerechtigkeit vorherrscht. Auch sind es nicht Ländei
mit großem wirtschaftlichem Fortschritt. Die Kirche ist in Latein-
amerika nicht einflußlos, und man hat mir gesagt, daß ein Drittel aller
Katholiken der Welt in diesem Erdteil leben. Dennoch bringen wir diesen

Teil der Welt nicht mit Fortschritt und sozialer Gerechtigkeit in
Verbindung. Im Gegenteil! Armut, Ausbeutung und Elend in Latain-
amerika sind allzu bekannt, als daß ich mehr darüber sagen müßte!
Spanien, ein stark katholisches Land, ist kein Vorbild für Freiheit und
Gerechtigkeit. Es mag nicht ganz belanglos sein, auch noch zu erwähnen,
daß Italien und Frankreich die stärksten kommunistischen Parteien der
westlichen Welt besitzen. All dies ist eine Überlegung über das Versagen
der katholischen Kirche, ihrer Führer und ihrer Glieder.

Es gibt Priester (oft auch Bischöfe) in vielen lateinamerikanischen
Ländern, Jesuiten und Laienpriester in Spanien, Priester und Bischöfe
in Rhodesien und Südafrika und einige in andern Ländern der Welt,
welche mit dem Volk arbeiten und für das Volk einstehen. Einige dieser
Priester wurden niedergemetzelt, andere sind im Gefängnis, wieder
andere wurden gefoltert; einige wurden von der kirchlichen Hierarchie
unglücklicherweise entlassen oder auf andere Posten versetzt. Aber all diese

136



retten das Ansehen des Katholizismus und des organisierten Christentums

und sie zeigen, was getan werden werden kann und getan werden
muß, auch mit dem Aufwand größter Opfer. Ihr Einsatz ist unschätzbar;
aber wir müssen zugeben, daß ihrer zu wenige sind, und daß wir viel
Versäumtes nachholen müssen.

Bis vor kurzem schwieg die Kirche zu den großen Erlassen des
Menschein in der Gesellschaft. Oder sie hielt es mit jenen, welche nur
eigene Macht und Anhäufung von Reichtum anstrebten. Trotz der Lehren

von Papst Johannes und Papst Paul und trotz der Überlegungen des
Zweiten Vatikanischen Konzils besteht sogar heute die gewöhnliche
Haltung der Kirche in der Aufrechtarhaltung der bestehenden Ordnung
— ungeachtet der Auswirkungen. Diese Haltung müssen wir jetzt ändern.
Denn diese einzelnen Kirchenglieder — Männer und Frauen —, welche
für soziale Gerechtigkeit arbeiten, benötigen in ihrem Leiden für die
lehre Christi den Trost und die Unterstützung der ganzen Kirche. Sie
handeln gemäß der Stimme ihres Gewissens, und auf diese Weise zeigen
sie uns den Weg vorwärts. Aber allzu oft spüren sie, daß sie isoliert von
ihren katholischen Glaubensbrüdern arbeiten müssen. Sie erfahren, daß
sich die Kirche als Gesamtheit noch nicht für Gerechtigkeit hier auf
Erden einsetzt.

In den portugiesischen Kolonien Afrikas sehen wir dasselbe.
Jahrhundertelang hat die Kirche Sklavenarbeit, Torturen, Ausbeutung und
Fremdherrschaft protestlos akzeptiert. Und eben jetzt weigert sich die
Kirche, gegen Kolonialismus und Unterdrückung in Mosambik, Angola
und Guinea Bissau frei herauszureden. Es stimmt, daß seine Heiligkeit
in dan letzten Monaten drei Führer der Nationalbewegung in Audienz
empfangen hat, aber das ist nur ein Anfang. Solange in diesen Dingen
keine offene Sprache geredet wird und keine Taten folgen, wird die
katholische Kirche mit portugiesischer Tyrannei gleichgesetzt bleiben.

Ich verlange nicht, daß die katholische Kirche Ihre spezifischen
Funktionen aufgebe oder zulasse, daß sie mit bestimmten politischen
Parteien oder politischen Doktrinen identifiziert wird. Im Gegenteil! Was
ich sage, erstreckt sich auf das Begehren, daß sie aufhören sollte, sich
mit ungerechten politischen und wirtschaftlichen Machtgruppen zu
identifizieren. Denn die Kirche sollte gewillt sein, mit dem Streben nach
sozialer Gerechtigkeit gleichgesetzt zu werden. Und ich bitte Sie, gerade
dieses Ziel anzustreben. Die Armen und Unterdrückten sollten nicht zu
Ihnen kommen, um Almosen zu erbetteln, sondern um gegen Ungerechtigkeit

unterstützt zu werden.

Nichtchristen und Atheisten als Weggefährten

Wir müssen zudem anerkennen, daß andere — Nichtkatholiken und
Nichtchristen — ebenfalls am Werke sind, soziale Gerechtigkeit zu
schaffen; wir haben kein Tugendmonopol! Wir haben da nichts zu fürCh-

137



ten, im Gegenteil! Wir sollten andere Kämpfer für soziale Gerechtigkeit
willkommen heißen. Man muß nicht alles, was ein Mensch sagt oder
glaubt, selber annehmen, wenn man mit ihm an einem bestimmten Projekt

oder auf einem bestimmten Wirkungsfeld zusammenarbeiten will.
Die Kirche muß für das einstehen, was sie als richtig ansieht; darin
liegt ihre Rechtfertigung und ihr Zweck. Aber sie sollte alle willkommen
heißen und aufnehmen, welche auf der gleichen Seite stehen und auf
dieser Linie weitergehen, ganz gleich, welchen Individuen oder Gruppen
sie damit den Kampf ansagen muß.

Eine gute Sache wird nicht dadurch schlecht, daß sie von einem
Kommunisten vertreten wird; und eine schlechte Sache wird nicht gut,
wenn sie ein Faschist unterstützt. Arme ausbeuten wird nicht gerechtfertigt,

weil Kommunisten dies verurteilen; eine Produktion, die nur
Gewinne erzielen statt menschliche Bedürfnisse decken will, wird nicht
gerecht,weil die Kommunisten sagen, sie führe zu Ungerechtigkeit. Die
Führung der Gesellschaft zum Zusammenleben und Zusammenarbeiten
für das Gemeinwohl ist nicht ein Übel, bloß weil wir das Sozialismus
nennen. Ein auf Habgier und Selbstsucht fundiertes System wird nicht
dadurch gut, daß man ihm den Stempel «Freies Unternehmen»
aufdrückt. Lassen wir die Kirche für sich selber wählen, was recht oder
falsch ist gemäß christlicher Prinzipien, und sie soll nicht beeinträchtigt
werden durch das, was andere Gruppen oder Individuen sagen oder tun.
Aber sie soll ja jene zur Mitarbeit einladen, welche mit ihrem Urteil
einiggehen.

«Dann wird der König denen zu seiner Rechten sagen: Kommet
ihr Gesegneten meines Vaters und besitzet das Reich, das für euch
seit Anbeginn der Welt bereitet ist. Denn ich war hungrig, und ihr
gabt mit Speise; ich war durstig, und ihr gabt mir Trank; ich war
fremd, und ihr habt mich aufgenommen; nackt, und ihr gabt mir
Kleidung; ich war krank, und ihr besuchtet mich; ich war gefangen,
und ihr kamt zu mir. Dann werden die Gerechten zu ihm sagen:
Herr, wann sahen wir dich hungrig und gaben dir Speise; durstig
und gaben dir Trank? Und wann sahen wir dich als Fremdling und
nahmen dich auf? Oder nackt und gaben dir Kleidung? Oder wann
sahen wir dich krank oder gefangen und besuchten dich? Und der

König wird antworten und zu ihnen sagen: Wahrlich ich sage euch:
Was ihr dem geringsten meiner Brüder getan, das habt ihr mir

getan.»

Wir wissen wohl, daß wir fehlbare Menschen sind und daß es unsere
Aufgabe ist zu dienen, nicht zu urteilen. Und doch nehmen wir jene,
welche das gegenwärtige politische und wirtschaftliche System schaffen
und aufrechterhalten, in die Kirche auf (nur unter der Voraussetzung,
daß sie jeden Sonntag den Gottesdienst besuchen und ihre Kirchensteuer
zahlen oder die Mission unterstützen). Und dieses System hat Millionen

138



zu Hunger, Durst und Nacktheit geführt; dieses System macht
Menschen zu Fremdlingen im eigenen Land, weil sie arm sind, machtlos und
unterdrückt; dieses System verdammt Millionen von Menschen zu
Krankheit, welche verhütet werden könnte, und es macht solche zu
Gefangenen, welche den Mut haben, zu protestieren. Mit welchem Recht
sollen wir dann jene, welche der Menschheit dienen, verwerfen, bloß weil
sie die Führung der katholischen Kirche ablehnen, oder die Göttlichkeit
Christi oder die Existenz Gottes nicht anerkennen? Mit welchem Recht
setzen wir einfach voraus, daß der Allmächtige Gott sich nicht um jene
kümmert, welche sich der Millionen seiner Kinder, die hungern und
dürsten nach Gerechtigkeit, hingebend annehmen, nur weil sie das nicht
in seinem Namen tun? Wenn Gott die Elenden der Welt fragen würde,
wer ihre Freunde seien; sind wir so sicher, was sie antworten würden?
Und ist diese Antwort so belanglos für jene, welche Gott dienen möchten?

«Nicht jeder, der zu mir sagt 'Herr, Herr', wird ins Himmelreich
eingehen; aber wer den Willen meines himmlischen Vaters tut, der
wird ins Himmelreich eingehen. An jenem Tag werden viele zu mir
sagen: 'Herr, Herr, haben wir nicht in deinem Namen prophezeit,
in deinem Namen Teufel ausgetrieben und in deinem Namen viele
Wunder gewirkt?' Und dann werde ich vor ihnen bekennen: Ich
kenne euch nicht; weichet von mir, ihr Übeltäter.»

Noch ist das nicht alles. Wie wir uns nicht fürchten sollen, mit Menschen
verschiedener religiöser Überzeugung oder mit Religionslosen zusammenzuarbeiten,

so müssen wir uns auch nicht erschrecken lassen durch neue
Ideen, neue Pläne oder neue Projekte. Die Welt braucht neue Ideen,
neue Organisationen, genau so wie die Wahrheit des Christentums. Wir
brauchen wirklich neue Wege, um diesen Wahrheiten in der technologischen

Welt des 20. Jahrhunderts zum Durchbrach zu verhelfen. Es ist
die Aufgabe der Kirche, diese neuen Wege zu finden oder sie
anzuerkennen, wenn sie von andern entdeckt werden. Die Furcht vor der
Zukunft und den Bedürfnissen der Zukunft hat keinen Platz im Christentum.

Unser Glaube ist etwas Lebendiges: sagen wir, es ist ein revolutionärer

Glaube; denn Glaube ohne Tat ist fruchtlos und Tat ohne Glaube
ist bedeutungslos. «Ich bin gekommen, damit sie das Leben haben, und
daß sie es in Fülle haben.»

Die Rolle der Kirche in der sozialen Revolution

All das läuft auf einen Aufruf an die Kirche hinaus, die Notwendigkeit
einer sozialen Revolution anzuerkennen und darin eine führende Rolle
zu spielen. Denn es ist eine geschichtliche Tatsache, daß fast alle
erfolgreichen sozialen Revolutionen, welche die Welt kennt, von Menschen
angeführt wurden, welche selber in jenem System, welches sie zu ersetzen
suchten, die Nutznießer waren. Immer und immer wieder haben sich

139



Glieder der privilegierten Klasse in der Auflehnung gegen Ungerechtigkeit
zu den Armen oder Unterdrückten gesellt und sie geführt. Dasselbe

muß auch jetzt geschehen. Die Nutznießer von Bildung, Gesundheit und
Sicherheit innerhalb der reichen Länder der Welt müssen vorbereitet
werden, sich aufzulehnen und für jene Gerechtigkeit zu verlangen, denen
sie bis zur Stunde vorenthalten wurde. Dort wo die Armen bereits
angefangen haben, eine gerechte Gesellschaftsordnung zu verlangen, müssen

ihnen wenigstens einige Vertreter der privilegierten Klassen helfen
und sie ermutigen. Dort wo noch nicht begonnen wurde, ist es Pflicht
jener, welche größere Gelegenheiten zur Erreichung des Fortschrittes
genossen, die Armen aus ihrer von der Armut verursachten Apathie
herauszuheben. Und ich sage, daß in erster Linie Christen dies tun sollten;
und daß die Kirche versuchen müßte, die Zahl jener, die sich weigern,
in den gegenwärtigen Ungerechtigkeiten dahinzuschlummern, zu
vermehren und ihnen die riohtigen Mittel in die Hand zu legen.

Dasselbe gut für die internationale Bühne. Die armen und
rückständigen Länder beginnen deutlich zu reden und gegen ihre Lage zu
protestieren. Sie finden Kraft und Mut dank der Ereignisse in Ländern
wie Skandinavien und Kanada, wo man langsam die Unsicherheit und
die Ungerechtigkeit des Wohlstandes in einer Walt voll Armut verspürt;
und diese Länder nehmen im drängenden Umbruch nach und nach eine
führende Rolle ein.

Ich meine, die Kirche sollte sich diesen Nationen anschließen und
womöglich andere mitreißen. Ich bin der Ansicht, sie sollte eine jener
Gruppen der Nationen und Institutionen sein, welche die Herrschaft der
Reichen zum Vorteil der Reichen ablehnen. In wohlhabenden Ländern
sollte es Aufgabe der Kirchengilieder sein, die Gruppe zu verstärken,
welche sich internationaler Ausbeutung der Armen und Unterdrückung
der Schwachen entgegensetzt.

Nur durch solches Wirken kann die Kirche ihre Bedeutung in der
modernen Welt rechtfertigen. Denn das Ziel der Kirche ist der Mensch
— seine Menschenwürde und sein Recht, sich in Freiheit zu entwickeln.
Viele oder alle Institutionen jedwelcher bestimmten Gesellschaft müssen
im Dienst der Entwicklung des Maischen geopfert werden, falls dies

notwendig sein sollte. Denn alle menschlichen Institutionen — die Kirche
nicht ausgeschlossen — wurden errichtet, um dem Menschen zu dienen.
Und gerade die Kirche sollte durch ihre Glieder führend sein im
Angriff auf jedwelche Organisation oder wirtschaftliche, soziale und
politische Struktur, welche Menschen unterdrückt und ihnen das Recht
und die Mittel abspricht, als Söhne eines liebenden Gottes zu leben.

In den armen Ländern muß die Kirche dieselbe Rolle spielen. Sie
muß ständig und aktiv auf seiten der Armen und Nichtprivilegierten
stehen. Sie muß Menschen zur Göttlichkeit führen, indem sie mit ihnen
Schulter an Schulter kämpft im Angriff auf Ungerechtigkeit und Entbeh-

140



rung, an der sie leiden. Sie muß mit all jenen zusammenarbeiten, die an
diesem Werk beteiligt sind; sie darf mit den Vertretern des Mammons
keine Gemeinschaft pflegen und muß mit all jenen zusammenarbeiten,
welche sich für den Menschen einsetzen. Ihre Glieder müssen als Diener
in die Welt ziehen, als Männer und Frauen, welche ihr Wissen und ihre
Fähigkeiten mit jenen zu teilen bereit sind, welche sie als ihre Brüder
und Schwestern in Christus anerkennen.

Verfolgungen riskieren

Freunde, es gab einmal eine Zeit, in welcher die christliche Kirche
verfolgt war und ihre Glieder in Schmach und Spott in Kerkern lagen. Sind
die Gesellschaften, in welchen die katholische Kirche heute wirkt, so
gerecht oder so für den Dienst Gottes und des Menschen gestaltet, daß
es nicht notwendig ist, im Streben nach sozialer Gerechtigkeit ähnliche
Verfolgung zu riskieren? Ich glaube kaum! Ich glaube mit Teilhard de
Chardin an Folgendes: «Ein Christ kann freudig Verfolgung leiden,
damit die Welt besser werde. Er kann nicht mehr länger einverstanden sein
mit der Belastung, daß er der Menschheit den Weg blockiert, zu sterben.»

Es gehört sich, daß ich mit zwei Stellen aus der Enzyklika Pauls VI.
über die Entwicklung der Völker abschließe:

«Wenn jemand die Reichtümer dieser Erde besitzt und seinen
Bruder in Not sieht und ihm sein Herz verschließt, wie kann der in der
Liebe Gottes bleiben? ...» «St. Ambros: 'Du machst dem Armen kein
Geschenk von deinem Besitztum, du überreichst ihm, was ihm bereits
gehört. Denn du hast dir selber angemaßt, was allgemein für den
Gebrauch aller gegeben wurde.' Das heißt, Privatbesitz gibt niemandem
ein absolutes und bedingungsloses Recht. Niemand ist gerechtfertigt,
was er nicht benötigt ausschließlich für sich zu behalten, wenn andere
Notwendiges entbehren ...»

«Gegen Elend Krieg führen und gegen Ungerechtigkeit vorgehen
heißt, zusammen mit verbesserten Bedingungen den menschlichen und
geistigen Fortschritt aller Menschen fördern, und somit auch das
Gemeinwohl der Menschheit. Friede kann nicht bloß auf kriegslosen
Zustand eingeschränkt werden, das Resultat eines dauernd gefährlichen
Kräftevergleichs. Nein, Friede ist etwas, das Tag für Tag aufgebaut wird,
durch Streben nach einer gottgewollten Ordnung, welche eine vollkommenere

Form von Gerechtigkeit unter den Menschen in sich schließt.»

141


	Die Kirche sollte die Auflehnung der Völker anerkennen

