
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 66 (1972)

Heft: 2

Artikel: Feindesliebe und Befreiungskampf : einige Überlegungen zum
Sonderfonds des Ökumenischen Rates zur Bekämpfung des
"Rassismus"

Autor: Hübsch, Lorenz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-142015

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-142015
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Feindesliebe und Befreiungskampf
Einige Überlegungen zum Sonderfonds des Ökumenischen Rates

zur Bekämpfung des «Rassismus»

«Brot für Brüder — Schrot für Mörder». «Kirchenscherflein für
Weltrevolution». «200 000 Dollar für Mörder». «Man sammelt Brot für
Brüder und liefert Sprengröhren für Neger». «Kirchengeld für
Mörderbanden».

Solche und ähnliche Sprüche begegnen uns seit einiger Zeit als
Überschriften und Slogans in Zeitungen und Flugblättern. Sie beziehen
sich alle auf einen Beschluß des Ökumenischen Rates der Kirchen, der
nicht nur in der Presse, sondern vor allem auch in kirchlichen Behörden
und Versammlungen viel zu reden gibt. Der Weltkirchenrat hat 800 000
Franken zur Verfügung gestellt, um Organisationen zu unterstützen, die
Rassendiskriminierung bekämpfen.

Es handelt sich zum Beispiel um zwei Organisationen, die sich in
Australien für die Urbevölkerung einsetzen; um das Komitee zur
Verteidigung der Indianer in Kolumbien; um vier Befreiungsbewegungen
im Exil, die für die Selbstbestimmung und die Menschenrechte der
farbigen Bevölkerung in Südafrika und Rhodesien werben — darunter ist
der Afrikanische Nationalkongreß, der von Häuptling Luthuli, Träger
des Friedensnobelpreises, auf gewaltloser Grundlage gegründet worden
ist. Und nun der Stein des Anstoßes: Beiträge gehen auch an fünf
Organisationen, die sich in den portugiesischen Kolonialgebieten in offenem
Aufstand gegen die weiße Kolonialmacht befinden. Sie erhalten je 40,
60 oder 80 Tausend Franken für Gesundheitswesen, Erziehung und
Landwirtschaft in den von ihnen kontrollierten Gebieten. Wegen der
Hilfe an diese Bewegungen hat ein Teil der westlichen Presse, vor allem
in England, Westdeutschland und der Schweiz, eine sehr gehässige
Kampagne ausgelöst.

Die Aktion der ökumenischen Rates läuft unter dem Stichwort
«Bekämpfung des Rassismus». Was steht hinter der Bezeichnung «Rassismus»?

Offensichtlich ist in erster Linie an den weißen Rassismus,
als der heute schlimmsten Erscheinungsform, gedacht. «Mit weißem
Rassismus meinen wir den bewußten oder unbewußten Glauben an die
Überlegenheit der Menschen europäischer Herkunft, die den weißen
Menschen Herrschaft und Vorrechte einräumt.» (Uppsala 1968.) Die
Weißen sind und bleiben laut dieser Ideologie und in der von ihr
geförderten Gesdllschaftsstruktur die Erwählten, die Aristokraten, die
Besitzenden, die Herrscher.

Die große Mehrheit der andern sind und bleiben auf Grand des
unveränderlichen Merkmals ihrer dunklen Hautfarbe die Verworfenen,
Gemeinen, Untergebenen und Fremdbestimmten.

37



Rassismus ist darum nicht nur eine unschöne Verhaltensweise der
Weißen, sondern bedeutet Geschäft und Profit auf Kosten der farbigen
Bevölkerung. Er ist ein Teil einer Politik, mit der zum Beispiel im
südlichen Afrika sehr massive wirtschaftliche Interessen (auch schweizerische!)

verbunden sind.
Nun hat sich also der Ökumenische Rat der Kirchen entschlossen,

nicht mehr nur mit Worten, sondern demonstrativ auch mit finanzieller
Unterstützung an die Seite der von Weißen unterjochten Afrikaner zu
treten. Nicht das Geld, sondern eben diese Solidaritätsbezeugung ut es

wohl, die einen Sturm der Entrüstung entfesselt. Tatsächlich rührt die
Geste des Kirchenrates an einen wesentlichen und umstrittenen Punki.
Darf die Kirche, die sich auf Jesus Christus beruft, Partei ergreifen für
Menschen, die nicht nur mit friedlichen Mitteln für ihre Unabhängigkeit

und Gleichberechtigung kämpfen, sondern die zu diesem Zweck auch
zu den Waffen gegriffen haben? Oder muß sie ihre Hilfe vielmehr auf
Organisationen beschränken, die der Gewaltlosigkeit verpflichtet sind,
wenn sie glaubwürdig bleiben will? Wie stellen wir uns als Christen zur
Anwendung von Gewalt, im Besonderen hier im Kampf der Versklavten

für mehr Gerechtigkeit und Freiheit?
Ich möchte Sie dazu anregen, über diese Fragen ernsthaft und sachlich

nachzudenken. Im Folgenden versuche ich, dazu einige wenige
Gesichtspunkte vorzubringen.

1. Jesus gibt seinen Nachfolgern die Weisung «Liebet eure Feinde,
tut Gutes denen, die euch hassen, schlagt nicht zurück!» Jesus möchte
uns ein Verhalten ermöglichen, das nicht im Verhalten des andern
begründet ist. Er will uns den Weg zum andern freimachen, den der andere
uns durch seine Feindschaft, seine Forderungen, seine Konkurrenz
versperrt. Solch «nicht-entsprechendes» Verhalten ist ein Wagnis des Glaubens;

eines Glaubens, der uns von der Angst um uns selbst befreit und
uns auf die Gewalt der Liebe hoffen läßt. Haben wir diese «Feindesliebe»

in unser persönliches Leben hineingenommen? Können wir aus
eigener Erfahrung ihre Kraft bestätigen? Dieser Frage sollten wir uns
aufrichtig stellen, bevor wir afrikanische Freiheitskämpfer an diesen
Jesusworten messen und von ihnen Liebe gegenüber ihren Unterdrük-
kern erwarten.

2. Wenn wir zum Schluß kommen, daß die Kirche nur gewaltlose
Bewegungen und Organisationen unterstützen darf, sind wir uns bewußt,
daß wir dann konsequenterweise zuerst unserer eigenen Armee alle
Unterstützung versagen müssen? Daß wir damit nein sagen zur Geschichte
unseres Staates von den Anfängen an, von Wilhelm Teil, Morgarten und
Sempach bis zu den Revolutionen des letzten Jahrhunderts, die uns die
bürgerlichen Freiheiten gebracht haben!

3. Tatsächlich haben — erstaunlicherweise — die Afrikaner im
südlichen Afrika gewaltlose Befreiungsbewegungen gegründet.

38



Am bedeutendsten war wohl der schon erwähnte Afrikanische Nationalkongreß

unter Führung des Christen Albert Luthuli. Alle diese
Bestrebungen wurden brutal und einsichtslos von den weißen Herren
unterdrückt. Jede Art der Opposition der Afrikaner wird bis heute
erbarmungslos zerschlagen. Luthuli starb in der Verbannung.

4. Aus diesen niederschmetternden Erfahrungen heraus kam
beispielsweise Pfarrer Edoardo Mondlane, Leiter der «Frelimo» in
Moçambique, zum verzweifelten Schluß: Nur als Kämpfer in Wald und
Busch haben wir die Chance, das Joch der Knechtschaft abzuschütteln,
indem wir die portugiesischen Kolonialherren zermürben und nach und
nach zurückdrängen. Ist es nicht auch eine Funktion christlicher Liebe,
das «Recht des Nächsten» zu erkämpfen und den, der Unrecht tut,
notfalls mit Gewalt in Schranken zu weisen — schließlich sogar zum Besten
des «Feindes» selbst? — Die «Frelimo» kontrolliert heute immerhin ca.
ein Drittel des Landes Moçambique und hat damit die Aufgabe
übernommen, in diesem Gebiet Gesundheits- und Erziehungswesen und die
Landwirtschaft aufzubauen. Mondlane selbst wurde getötet.

Ich stelle Ihnen die Frage: Haben wir Schweizer nun wirklich die
Freiheit, vom Lehnstuhl der errungenen Unabhängigkeit aus, diesen
Afrikanern die Methode der Gewaltlosigkeit vorzuschreiben, an die
wir christlichen Europäer uns kaum je gehalten haben; die uns ein
Gandhi, ein Luthuli und ein Martin Luther King wieder in Erinnerung
rufen mußten? Wir, die wir stolz darauf sind, das berühmte Schweizer
Sturmgewehr zu Hause im Schrank stehen zu haben! Wir, die wir
Anhänger der Gewaltlosigkeit in unserem eigenen Land als «Dienstverweigerer»

ins Gefängnis stecken!
5. Ein letzter Punkt: Wenn wir den afrikanischen Freiheitsbewegungen

unseren Beistand verweigern, unterstützen wir damit nicht etwa
die «Gewaltlosigkeit», sondern faktisch einfach die unterdrückende
Gewalt der Weißen und — zugegeben — auch schweizerische Wirtschaftsinteressen.

«Es gibt zwei Arten von Gewalt in der Welt: die unterdrückende
Gewalt, die von oben, von den Mächtigen ausgeübt wird, und die
befreiende Gewalt, die von unten kommt, zu der die Unterdrückten greifen,
weil sie keinen andern Weg mehr sehen, den Übelständen beizukommen.»

Da hat der Rat der Kirchen gewählt: «Es ist deutlich, auf welcher
Seite das Herz der Kirche schlägt. Weil Jesus heftig Partei ergriff für die
Schwachen, Diskriminierten und Hoffnungslosen, weil Jesus die menschliche

Gesellschaft sozusagen am untersten Ende, bei den Verachteten,
faßte, können die Kirchen nicht anders handeln, wenn sie die Schärfe des

Evangeliums nicht preisgeben wollen.»
Afrikanische Menschen haben zur Gegengewalt gegriffen aus der

bitteren Erfahrung heraus, daß die, die oben sind, nichts von ihren
Privilegien und Besitztümern freiwillig und aus Einsicht preisgeben. Soll

39



diese Erfahrung auch im Falle von uns Schweizern, mit unseren starken
wirtschaftlichen Beziehungen zur Dritten Welt, bestätigt bleiben? Oder
sind wir endlich bereit, die «Zeichen der Zeit» zu verstehen und unseren
Teil für Würde und Wohlergehen auch der farbigen Menschen
beizutragen? Lorenz Hübsch
(Predigt vom 12. September 1971)

Krieg und Frieden
als Probleme der Psychohygiene

Privatdozent Dr. A r n o I d Künzli, Basel, hatte die Freundlichkeit, den
«Neuen Wegen» sein Referat über Friedensfragen zur Verfügung zu stellen.

Wir bedauern, seinen Vortrag, raumeshalber, nur in gekürzter Form
wiedergeben zu können. Red.

Weizsäcker, der deutsche Physiker und Friedensforscher, vertrat die
Auffassung, daß der wahre Grund der Weltkriege die seelischen Konflikte
sind, die die Menschen nur mit sich selbst ausfechten,
fügte allerdings hinzu, daß ein erheblicher Teil der seelischen Spannungen

von den Mitmenschen, also auch von Eltern auf ihre Kinder
übertragen werden —, daß also die Konflikte, die ich nur in mir ausfechte,
immer die Konflikte der Gesellschaft sind, in der ich aufgewachsen bin.
Die enge Verbindung zwischen dem individuell-psychologischen und
dem soziologischen Grand des Konflikts bestehe immer, doch glaubt
Weizsäcker, die großen Kriege hätten letzten Endes ihre Wurzeln in den
ungelösten Konflikten der Menschen mit sich selbst.

Die heutige, kritisch-radikale Richtung der Friedensforschung, wie
aus einem Aufsatz von Dieter Senghaas, betitelt «Aggressivität und
Gewalt», hervorgeht, hält dafür, daß «individuelle Aggression und die
soziale Organisation in einem gewissen Zusammenhang stehen, daß aber
organisierte Gewalt nicht zureichend aus der Addition
individueller Aggressivität abgeleitet werden kann. Man könne, meint Senghaas,

in der Behandlung der Friedensproblematik nur von der empirisch
einzig realistischen Annahme ausgehen, daß die gesteigerte Friedlosigkeit,

die die Menschheit heute in ihrer Existenz bedroht, eine
ausgeprägte Form sozialer Organisation darstellt. («Atomzeitalter»,

6/7, 1968, S. 319.)
Dr. Künzli sieht in diesem Konflikt der Auffassungen eines der

Grundprobleme heutiger Friedensforschung. Es geht um die
Frage Marx oder Freud (Freud, als Individual-Psychologe war offener
für das Gesellschaftliche, als Marx für das Psychische). Beide erwähnten
Friedensforscher, Weizsäcker und Senghaas, haben den langfristigen
Maximalfrieden im Auge. Aber ihre Fragestellung ist, wie ge-

40


	Feindesliebe und Befreiungskampf : einige Überlegungen zum Sonderfonds des Ökumenischen Rates zur Bekämpfung des "Rassismus"

