
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 65 (1971)

Heft: 12

Artikel: Ein Brief an Angela Davis

Autor: Marcuse, Herbert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-141956

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-141956
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


lieh wie individuelle Selbstherrlichkeit für die Sicherung des nationalen
Staates.

Professor Myrdal, dem wir für die persönliche Übermittlung dieser
Ansprache dankbar sind, ist der festen Zuversicht, daß die nationalen
und internationalen Probleme gelöst werden können, wenn die
kommende Generation hingebender und wirkungsvoller als ihre Vorfahren
für die überkommenen Ideale der Gerechtigkeit, der Freiheit, Gleichheit

und Brüderlichkeit sich einsetzt. Red.

Ein Brief an Angela Davis

Angela Davis, die marxistische, amerikanische Philosophie-Dozentin, die unter
Anklage steht, Beihilfe zu Mord und Entführung geleistet, und überdies «sich
gegen die Staatsgewalt verschworen zu haben», wartet in einem kalifornischen
Gefängnis auf ihren Prozeß. Daß dieser immer wieder aufgeschoben wird, kann
man wohl auf die Schwierigkeit zurückführen, in Angela Davis eine unbequeme
politische Kraft auszuschalten, nachdem ihr Schicksal weltweites Interesse
erregt hat. Sie hat das gesamte USA-Establishment gegen sich, denn sie ist
Schwarze, sie hat sich, obwohl Intellektuelle, im Kampf um die Rechte der
farbigen Minderheit, mit ihrem Leben engagiert, und sie ist ihren Richtern hoch
überlegen; alles Umstände, die für ihr Erscheinen vor Gericht ein gefährliches
Klima schaffen. Der nachstehende Brief ihres ehemaligen Lehrers, Professor
Herbert Marcuse, ist ein erhebendes Dokument des Verstehens, der
Achtung, ja der Bewunderung für Angela Davis. Red.

Liebe Angela, es fiel mir nicht leicht, als ich darum gebeten wurde, die
Publikation deiner zwei ersten Vorlesungen über Frederick Douglass
einzuleiten, weil ich wußte, daß du «unter normalen Umständen» ihre
Publikation in der Form, in der sie vorlagen, nicht gebilligt hättest, und weil
ich sah, daß sie sich mit einer Welt befassen, der gegenüber ich noch ein
Outsider bin — könnte ich irgend etwas darüber sagen in einer
glaubwürdigen Weise? Und schließlich warst du meine Studentin in Philosophie,

und ich lehrte Philosophie; deine Dissertation sollte ein Problem
bei Kant behandeln: Was hat dein Leben für die Befreiung der Schwarzen,

was hat deine jetzige Lage zu tun mit der Philosophie des deutschen
Idealismus?

Dann jedoch nahm ich das Vorwort heraus, das du für deine
Dissertation geschrieben hattest, und las den folgenden Satz: «Die
Vorstellung (bei Kant), daß Gewalt die Verbindung herstellt zwischen Theorie

und Praxis, führt zurück auf Rousseau ...». Gibt es denn also ein
Glied, ein inneres Glied zwischen Theorie und Praxis, zwischen dem
Konzept und der Realität (oder eher Realisierung) der Freiheit? Und
ich erinnerte mich, daß ich Sartres Begriff einer Freiheit kritisierte, die

359



wirklich unveräußerlich ist und die verwirklicht werden kann sogar im
Gefängnis, sogar in einem Konzentrationslager — nämlich die Freiheit,
Unterwerfung zu verweigern, die Freiheit, die falsche Identität
abzulehnen, welche die Herren ihren Sklaven aufzwingen. Ich kritisierte diese
Vorstellung, weil mir schien, daß die freie Wahl zwischen Sklaverei und
Tod oder lebenslänglichem Eingekerkertsein nicht Freiheit ist, daß es

der Hohn der menschlichen Freiheit ist. Und nun las ich in deiner
Vorlesung, wie eines Tages «Frederick Douglass den Mut faßte, dem
Sklavenhalter Widerstand zu leisten, zu dem er geschickt wurde zur
Domestizierung, zur Zähmung, dem Sklavenhalter, der unendlich brutaler ist
als irgendeiner seiner vorherigen Herren

Eines Tages schlägt Frederick Douglass zurück, er kämpft gegen
den Sklavenhalter mit seiner ganzen Kraft, und der Sklavenhalter schlägt
nicht zurück, er steht zitternd da; er ruft andere Sklaven zu Hilfe, und
sie weigern sich. Das abstrakte philosophische Konzept einer Freiheit,
die nie genommen werden kann, bekommt plötzlich Leben und offenbart

seine ganze konkrete Wahrheit: Freiheit ist nicht nur das Ziel der
Befreiung, sie beginnt mit der Befreiung, sie ist da, um «praktiziert» zu
werden. Das, ich gestehe es, lernte ich von dir. Sonderbar? Ich glaube
nicht.

Hier noch mehr darüber: Vor Jahren hatten wir ein Seminar über
Hegel. Wir lasen, neben anderen Texten, das berühmte Kapitel über die
Dialektik von «Herr und Knecht» in der «Phänomenologie des Geistes».
Es endete mit der Erkenntnis von der Abhängigkeit des Herrn vom
Knecht, welche die Abhängigkeit des Knechts vom Herrn überwiegt. In
deiner Vorlesung diskutierst du die «Phänomenologie», und Hegels
philosophische Analyse wird lebendig im Ringen, in welchem der schwarze
Sklave seine eigene Identität durchsetzt und damit die gewaltsame Macht
des Herrn zerstört.

Die Leute fragen mich immer wieder, ihnen zu erklären, wie du,
eine hochintelligente, sensible junge Frau, eine hervorragende Studentin
und Lehrerin, wie du in die gewalttätigen Ereignisse von San Rafael
verwickelt wurdest. Ich weiß nicht, ob du überhaupt in diese tragischen
Ereignisse verwickelt warst, aber ich weiß, daß du tief engagiert bist im
Kampf für die Schwarzen, für die Unterdrückten überall, und daß du
deine Arbeit für sie nicht beschränken konntest auf das Klassenzimmer
und aufs Schreiben. Ich glaube, hier ist eine innere Logik, die nicht so
schwer zu verstehen ist. Die Welt, in der du groß wurdest, deine Welt
(welche nicht meine ist) war eine Welt von Grausamkeit, Elend und
Verfolgung. Diese Tatsache zu erkennen, erforderte nicht viel Intelligenz
und Scharfsinn, aber zu realisieren, daß diese Dinge geändert werden
könnten und geändert werden müssen, erfordert Denken, kritisches
Denken: Kenntnis darüber, wie diese Bedingungen entstanden, welche
Kräfte sie perpetuieren, die Kenntnis über die Möglichkeiten von Frei-

360



heit und Gerechtigkeit. Das, glaube ich, lerntest du in deinen Studienjahren.

Und du lerntest etwas anderes — nämlich, daß beinahe alle
berühmten Gestalten der westlichen Zivilisation — die eigentliche
Zivilisation, die dein Volk versklavte — sich letzten Endes um eine Sache
kümmerten: menschliche Freiheit.

Wie jeder gute Student nahmst du ernst, was sie sagten und du
dachtest ernsthaft darüber nach, und darüber, warum das alles bloß
Geschwätz geblieben ist für die große Mehrheit der Männer und Frauen.
Deshalb fühltest du, daß die philosophische Idee, wenn sie nicht eine
Lüge war, in die Realität umgesetzt werden muß: Daß sie ihren moralischen

Imperativ beinhaltet: das Klassenzimmer, den Campus zu
verlassen und den anderen helfen zu gehen, deinem Volk, deinem eigenen
Volk, zu dem du doch gehörst — trotz (oder vielleicht wegen) deines
Erfolgs innerhalb des weißen Establishments.

Aber auch für uns kämpfst du, die wir Freiheit brauchen und Freiheit

wollen für alle, die noch unfrei sind. In diesem Sinn ist dein Fall
unser Fall. Herbert Marcuse

Menetekel Attica
Ein ganzer Schwärm von Kommissionen — parlamentarische, kirchliche,
private — hat begonnen zu erforschen, wie es zu dem Schrecknis Attica
kam, was insbesondere der Gefangenen-Meuterei vorangegangen ist und
wie die Verhältnisse waren, die sie veranlaßten.

Aber das Problem ist nicht Attica, sondern Amerika. Wenn der
Gouverneur Rockefeller versichert, daß seine Truppen nur aus reinem
Versehen neun der Geiseln getötet haben, wobei er unterstreicht, daß
achtundzwanzig gerettet werden konnten, und wenn er den Tod seiner eigenen
Leute damit erklärt, daß es in der Wolke von Tränengas unendlich schwer
gewesen sei, genaues Ziel zu nehmen, so ist er, ohne das auszusprechen,
mit diesem Preis für die Wiedergewinnung der Kontrolle über das
Gefängnis einverstanden, billigt also ausdrücklich die Gewalt. Und in
Übereinstimmung mit Rockefeller, dessen Thesen es sich zu eigen macht, tut
das auch das Weiße Haus.

Außerdem: Daß keine Behörde es für angezeigt gehalten hat, den
Familien der erschossenen Gefangenen ihre Teilnahme zu bekunden,
bestätigt, daß man nach amerikanischer Auffassung von «Gewalt» nur
sprechen kann, wenn ihre Opfer Mitglieder der herrschenden Ordnung
sind.

Die Tragödie von Attica ist kein isoliertes Ereignis, sondern eine

361


	Ein Brief an Angela Davis

