
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 65 (1971)

Heft: 11

Artikel: Sursum

Autor: Hug, H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-141942

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-141942
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Sursum
Mitten im Gejammer der Klagelieder Jeremias ertönt wie ein Fanal
der dringliche Appell: «Laßt uns die Herzen erheben zu Gott» (3, 41).
In der lateinischen Übersetzung der Vulgata steht das seither geflügelte
Wort: Sursum corda — die Herzen empor! Es ist bekannt, daß Teilhard
alles das, was bisher nur in Richtung des Empor, in Richtung irgendeines

Göttlichen und Transzendenten erträumt und gesucht wurde, mit
der Richtung des Voran verbunden wissen will, in der Verlängerung
der immanenten Evolutionskräfte. Der Marxist eliminiert das Empor
auf Kosten des Voran, der Christ macht dasselbe umgekehrt. Im Begriff
«religiös-sozial» glüht aber der Wille, beide Extreme zu vereinen und also
das Sursum mit der Progression, das Transzendente mit dem Immanenten,

das Religiöse mit dem Sozialen gleichzeitig mit ganzem Ernst und
in vollem Umfang zu erstreben. Es geht darum, alle Sozialisierung in
den ursprünglichen Saft des religiösen Auftrags einzutauchen, sie zu
sublimieren in einen aufsteigenden Strom menschlichen Strebens und
sie durch Vergeistiigung vor den seichten Untiefen nur materiellen
Wohlstandes zu bewahren. Der Kapitalismus ist darum so ruinös, weil er für
seine materiellen Güter kaltblütig die Menschen opfert, und wenn der
Sozialismus zum Staatskapitalismus wird, so treibt er den Teufel mit
dem Beelzebub aus und wird nodh schlimmer. Ein Sozialismus, der nicht
die Geistigkeit des Menschen an den Anfang stellt, gräbt sich selber das
Grab, und darum kann man in unser materielles Zeitdenken hinein nicht
laut genug das Sursum rufen.

Mit «Sursum» überschreibt William Wolfensberger das folgende
Gedicht:

O raff dich auf, es muß gelingen,
Und zwinge deines Lebens Trug!
Noch einmal, mit zerfetzten Schwingen,
O meine Seele, wag den Flug!

Du schaust im Heute schon verwegen
Des Morgens einen stolzen Traum
Und segelst glaubend ihm entgegen
Und fühlest deinen Fittig kaum.

Der «stolze Traum» ist eine heile Welt. «Die Welt ist aber nicht dann
heil, wenn sie keine Lücken, Brüche, Mängel, Gefahren und Bedrohungen

aufweist oder wenn sie von Mühsal, dem Übel, dem Leiden und dem
Bösen verschont bleibt. Der Mensch muß auch nicht die Gewißheit, ja
nicht einmal die Hoffnung haben, daß die stetige Wandlung seiner Welt

321



nicht zu einem Zusammenbruch oder gar zu einer Katastrophe globalen
Ausmaßes führt. Denn seine Beunruhigung, Befürchtung, seine Ängste,
vor allem seine Lebensangst werden nicht durch die Glaubhaftigkeit
einer rational durchschaubaren Weltordnung gemildert oder verscheucht,
sondern nur durch den Glauben, den Glauben daran, daß er, die Menschheit

und die Welt bereits erlöst sind. Erlöst in dem Sinne, daß selbst
Untergang und Vernichtung den Menschen in seinem Wesenskern nicht
treffen können, denn seinen Sturz wie auch den Sturz einer der Vernichtung

preisgegebenen Welt fängt letztlich Gott auf.» (Alexander Gosz-
tonyi, Der Mensch der modernen Malerei, Versuche zur Philosophie des

Schöpferischen. S. 227.) Ohne das Sursum kann selbst die menschliche
Seele niemals heil sein. Der Mensch ist eben nicht eine funktionelle
Maschine, konstruiert aus Freßtrieb, Geschlechtstrieb und Todestrieb,
wie ihn noch Sigmund Freud zur Hauptsache verstanden haben wollte,
sondern er ist vor allem Glied einer geistigen Welt, durch deren Leugnung

sein Wesen wie enthauptet wird. Eine einigermaßen dem Menschen
entsprechende Psychologie kommt heute mit dem platten Konstruktivismus

des materiellen Denkens nicht mehr aus. Man mag von Balthasar
Staehelin sagen, was man will, aber daß er in der Psychologie eine
verheißungsvolle Bahn gebrochen hat durch das Ernstnehmen des
Transrationalen, des Sursum, das ist eine Tat. Er bezeichnet das, was gemeinhin

das Göttliche genannt wird, als zweite Wirklichkeit neben der ersten
Wirklichkeit, welcher die bisherige empirische Forschung allein zugetan
war, und verweist darauf, daß das Sein unendlich mehr ist als alles
Haben. Tatsächlich liegt darin eine Gefähr, daß wir bei allem sozialen
Streben das Haben maßlos überschätzen und meinen, alles Sein löse
sich ohne Haben in nichts auf. Wir pumpen in die unterentwickelten
Länder ohne jedes Bedenken die Errungenschaften unserer Technokratie

hinein, die uns mit dem Problem des Umweltschutzes beschert
haben, und sind der Zuversicht, daß wir alle Welt beglücken mit unseren
«Wohltaten». Mittlerweile werden wir selbst am eigentlichen Sein derart

bedroht, daß uns die Physiker apokalyptische Bilder des unausweichlich

bevorstehenden Untergangs entwerfen, um uns zur Umkehr zu rufen.
Ist nicht unsere ganze Zivilisation aufgebaut auf der Angst, daß mit dem
Tode alles aus sei? Wer will sich denn noch genügen lassen, wenn dem
so ist. Können die Bauern Indiens, die in ihremSamsara noch mit Rindern
pflügen, aber in ihrem Bewußtsein das Rad der Geburten vor sich sehen,
bis sie zur Läuterung gelangen und ins Nirvana eingehen, nicht glücklicher

sein als unsere Traktorenritter, die für einen großen Krampf einen
kleinen, häßlichen Tod einkaufen? Und was für einen Narrenlauf
beschreibt der beständige Kreislauf, der erfolgt durch Provokation des

Massenelendes infolge von Waffengeschäften und der dann folgenden
Hilfsaktionen, die bei weitem nicht gut machen können, was an Schaden
angerichtet worden war! Aber in eben diesen circulus vitiosus

322



will die Welt uns zwingen, damit wir ja nicht aufhören, in dieser Habewelt

mit Gewinn und Verlust zu rechnen und vor lauter Güteraustausch
keine Zeit bekommen, je einem höheren Gedanken Einlaß zu gewähren
und dem bestimmenden Sein die ihm gebührende Beachtung zu schenken.

Aus diesem armseligen Frondienst auf Erden kann uns allein das

Empor helfen. Nicht die Gewalt, sondern allein der Geist; nicht das
Brot, sondern das Wort. «Siehe, es kommt die Zeit, spricht der Herr,
daß ich einen Hunger ins Land schicken werde, nicht einen Hunger
nach Brot oder Durst nach Wasser, sondern nach dem Wort ...», sagt
Amos (8, 11). Es ist das Wort dessen, der in der Wirklichkeit dieser Weilt
die zweite Wirklichkeit verkörpert, die göttliche Wirklichkeit — das
Reich Gottes. Dieses Reich kennt keinen Kompromiß, kein Sowohl-
Als-auch, sondern nur das klare Entweder-Oder. Entweder der Herr
und mit ihm Glaube, Hoffnung, Liebe, oder der Mammon und mit ihm
Angst, Gewalt und Haß. Es besteht aber die Liebe nicht darin, daß man
seinen Leib brennen läßt, den Armen alle seine Habe gibt und Berge
versetzt. Sie besteht im Sein und weder im Haben noch im Nicht-Haben.
Und sie ist grenzenlos wie das Sein und kennt keinen Tod. Sie ist die
heilige Flamme, die uns sammelt und eint über alle Abgründe und Fronten

hinweg. Sie stammt von oben und leuchtet uns voran auf dem Wege
zu «des Morgens stolzem Traume». Sie erlaubt uns schon jetzt trotz der
undurchsichtigen Weltordnung und trotz allen Widersinns zu Gott
vorzustoßen und gleichsam einen strukturellen Optimismus zu bewahren.
Darum: sursum corda — empor die Herzen! H. Flug

Albert Einsteins Bekenntnis
Zu seinem 70. Geburtstag

Albert Einstein und Leonhard Ragaz, jeder auf seiner Weltanschauung fußend,
weisen in ihrem Denken viele Berührungspunkte auf. Sie sind heute mehr als je
echte Leitbilder sinnvoller Lebensgestaltung.

«Was der Einzelne ist und bedeutet, ist er nicht so sehr als
Einzelgeschöpf, sondern als Glied einer großen menschlichen Gemeinschaft.

Wir essen Speisen, die von andern Menschen erzeugt sind, wir tragen
Kleidungsstücke, die andere Menschen hergestellt haben, und bewohnen
Häuser, die andere Menschen gebaut haben. Das meiste, was wir wissen
und glauben, haben uns andere Menschen mitgeteilt, mittelst einer
Sprache, die andere geschaffen haben. — Jeden Tag denke ich unzählige-
male daran, daß mein äußeres und inneres Leben aus der Arbeit der
jetzigen und der schon verstorbenen Menschen beruht, daß ich mich
anstrengen muß, um zu geben, im gleichen Ausmaß, wie ich empfangen
habe und noch empfange.

323


	Sursum

