Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 65 (1971)

Heft: 11

Artikel: Sursum

Autor: Hug, H.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-141942

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-141942
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Sursum

Mitten im Gejammer der Klagelieder Jeremias ertont wie ein Fanal
der dringliche Appell: «LaBt uns die Herzen erheben zu Gotty (3, 41).
In der lateinischen Ubersetzung der Vulgata steht das seither gefliigelte
Wort: Sursum corda — die Herzen empor! Es ist bekannt, dafl Teilhard
alles das, was bisher nur in Richtung des Em por, in Richtung irgend-
eines Gottlichen und Transzendenten ertraumt und gesucht wurde, mit
der Richtung des Voran verbunden wissen will, in der Verldngerung
der immanenten Evolutionskrifte. Der Marxist eliminiert das Empor
auf Kosten des Voran, der Christ macht dasselbe umgekehrt. Im Begriff
«religits-sozial» glitht aber der Wille, beide Extreme zu vereinen und also
das Sursum mit der Progression, das Transzendente mit dem Immanen-
ten, das Religiose mit dem Sozialen gleichzeitig mit ganzem Ernst und
in vollem Umfang zu erstreben. Es geht darum, alle Sozialisierung in
den urspriinglichen Saft des religiosen Auftrags einzutauchen, sie zu
sublimieren in einen aufsteigenden Strom menschlichen Strebens und
sie durch Vergeistigung vor den seichten Untiefen nur materiellen Wohl-
standes zu bewahren. Der Kapitalismus ist darum so ruinds, weil er fiir
seine matericllen ‘Giiter kaltbliitig die Menschen opfert, und wenn der
Sozialismus zum Staatskapitalismus wird, so treibt er den Teufel mit
dem Beelzebub aus und wird noch schlimmer. Ein Sozialismus, der nicht
die Geistigkeit des Menschen an den Anfang stellt, gribt sich selber das
Grab, und darum kann man in unser materielles Zeitdenken hinein nicht
- laut genug das Sursum rufen.

Mit «Sursumy» iliberschreibt William Wolfensberger das folgende
Gedicht:

O raff dich auf, es mubB3 gelingen,

Und zwinge deines Lebens Trug!

Noch einmal, mit zerfetzten Schwingen,
O meine Seele, wag den Flug!

Du schaust im Heute schon verwegen
Des Morgens einen stolzen Traum
Und segelst glaubend ihm entgegen
Und fiihlest deinen Fittig kaum.

Der «stolze Traumy ist eine heile Welt. «Die Welt ist aber nicht dann
heil, wenn sie keine Liicken, Briiche, Méngel, Gefahren und Bedrohun-
gen aufweist oder wenn sie von Miihsal, dem Ubel, dem Leiden und dem
Bosen verschont bleibt. Der Mensch muf3 auch nicht die Gewilheit, ja
nicht einmal die Hoffnung haben, daB die stetige Wandlung seiner Welt

321



nicht zu einem Zusammenbruch oder gar zu einer Katastrophe globalen
Ausmales fithrt. Denn seine Beunruhigung, Befiirchtung, seine Angste,
vor allem seine Lebensangst werden nicht durch die Glaubhaftigkeit
einer rational durchschaubaren Weltordnung gemildert oder verscheucht,
sondern nur durch den Glauben, den Glauben daran, daB er, die Mensch-
heit und die Welt bereits erlost sind. Erlost in dem Sinne, daB3 selbst
Untergang und Vernichtung den Menschen in seinem Wesenskern nicht
treffen konnen, denn seinen Sturz wie auch den Sturz einer der Vernich-
tung preisgegebenen Welt fangt letztlich Gott auf.» (Alexander Gosz-
tonyi, Der Mensch der modernen Malerei, Versuche zur Philosophie des
Schopferischen. S. 227.) Ohne das Sursum kann selbst die menschliche
Seele niemals heil sein. Der Mensch ist eben nicht eine funktionelle
Maschine, konstruiert aus FreBtrieb, Geschlechtstriecb und Todestrieb,
wie ihn noch Sigmund Freud zur Hauptsache verstanden haben wollte,
sondern er ist vor allem Glied einer geistigen Welt, durch deren Leug-
nung sein Wesen wie enthauptet wird. Eine einigermaBen dem Menschen
entsprechende Psychologie kommt heute mit dem platten Konstrukti-
vismus des materiellen Denkens nicht mehr aus. Man mag von Balthasar
Stachelin sagen, was man will, aber daf3 er in der Psychologie eine ver-
heiBungsvolle Bahn gebrochen hat durch das Ernstnehmen des Trans-
rationalen, des Sursum, das ist eine Tat. Er bezeichnet das, was gemein-
hin das Gottliche genannt wird, als zweite Wirklichkeit neben der ersten
Wirklichkeit, welcher die bisherige empirische Forschung allein zugetan
war, und verweist darauf, dal das Sein unendlich mehr ist als alles
Haben. Tatsidchlich liegt darin eine Gefahr, dafi wir bei allem sozialen
Streben das Haben mabBlos uiberschitzen und meinen, alles Sein l0se
sich ohne Haben in nichts auf. Wir pumpen in die unterentwickelten
Linder ohne jedes Bedenken die Errungenschaften unserer Techno-
kratie hinein, die uns mit dem Problem des Umweltschutzes beschert
haben, und sind der Zuversicht, dall wir alle Welt begliicken mit unseren
«Wohltaten». Mittlerweile werden wir selbst am eigentlichen Sein der-
art bedroht, daBl uns die Physiker apokalyptische Bilder des unausweich-
lich bevorstehenden Untergangs entwerfen, um uns zur Umkehr zu rufen.
Ist nicht unsere ganze Zivilisation aufgebaut auf der Angst, dal3 mit dem
Tode alles aus sei? Wer will sich denn noch geniigen lassen, wenn dem
so ist. Konnen die Bauern Indiens, die in ihrem Samsara noch mit Rindern
pfliigen, aber in ihrem BewuBtsein das Rad der Geburten vor sich sehen,
bis sie zur Liuterung gelangen und ins Nirvana eingehen, nicht gliick-
licher sein als unsere Traktorenritter, die fiir einen grof3en Krampf einen
kleinen, hdBlichen Tod einkaufen? Und was fiir einen Narrenlauf be-
sohreibt der bestindige Kreislauf, der erfolgt durch Provokation des
Massenelendes infolge von Waffengeschdften und der dann folgenden
Hilfsaktionen, die bei weitem nicht gut machen konnen, was an Schaden
angerichtet worden war! Aber in eben diesen circulus vitiosus

322



will die Welt uns zwingen, damit wir ja nicht aufhoren, in dieser Habe-
welt mit Gewinn und Verlust zu rechnen und vor lauter Giiteraustausch
keine Zeit bekommen, je einem hoheren Gedanken EinlaBl zu gewdhren
und dem bestimmenden Sein die ihm gebiihrende Beachtung zu schenken.

Aus diesem armseligen Frondienst auf Erden kann uns allein das
Empor helfen. Nicht die Gewalt, sondern allein der Geist; nicht das
Brot, sondern das Wort, «Siche, es kommt die Zeit, spricht der Herr,
dafl ich einen Hunger ins Land schicken werde, nicht einen Hunger
nach Brot oder Durst nach Wasser, sondern nach dem Wort .. .», sagt
Amos (8, 11). Es ist das Wort dessen, der in der Wirklichkeit dieser Welt
dic zweite Wirklichkeit verkorpert, die gottliche Wirklichkeit — das
Reich Gottes. Dieses Reich kennt keinen KompromiB, kein Sowohl-
Als-auch, sondern nur das klare Entweder-Oder. Entweder der Herr
und mit ihm Glaube, Hoffnung, Liebe, oder der Mammon und mit ihm
Angst, Gewalt und HaB. Es besteht aber die Liebe nicht darin, dafl man
seinen Leib brennen 148t, den Armen alle seine Habe gibt und Berge
versetzt. Sie besteht im Sein und weder im Haben noch im Nicht-Haben.
Und sie ist grenzenlos wie das Sein und kennt keinen Tod. Sie ist die
heilige Flamme, die uns sammelt und eint iiber alle Abgriinde und Fron-
ten hinweg. Sie stammt von oben und leuchtet uns voran auf dem Wege
zu «des Morgens stolzem Traumey, Sie erlaubt uns schon jetzt trotz der
undurchsichtigen Weltordnung und trotz allen Widersinns zu Gott vor-
zustoffen und gleichsam einen strukturellen Optimismus zu bewahren.
Darum: sursum corda — empor die Herzen! H. Hug

Albert Einsteins Bekenntnis
Zu seinem 70. Geburtstag

Albert Einstein und Leonhard Ragaz, jeder auf seiner Weltanschauung fuBend,
weisen in ihrem Denken viele Berihrungspunkte auf. Sie sind heute mehr als je
echte Leitbilder sinnvoller Lebensgestaltung.
«Was der Einzelne ist und bedeutet, ist er nicht so sehr als Einzel-
geschopf, sondern als Glied einer groflen menschlichen Gemeinschaft.
Wir essen Speisen, die von andern Menschen erzeugt sind, wir tragen
Kleidungsstiicke, die andere Menschen hergestellt haben, und bewohnen
Hauser, die andere Menschen gebaut haben. Das meiste, was wir wissen
und glauben, haben uns andere Menschen mitgeteilt, mittelst einer
Sprache, die andere geschaffen haben. — Jeden Tag denke ich unzihlige-
male daran, da} mein duBleres und inneres Leben aus der Arbeit der
jetzigen und der schon verstorbenen Menschen beruht, daB3 ich mich an-
strengen mul}, um zu geben, im gleichen Ausmal, wie ich empfangen
habe und noch empfange.

323



	Sursum

